












 

















Caos. Cosmos, Território, Arquitetura   

Elizabeth Anne Grosz  

Tradução: Mateus Scota 









Para citar este artigo: 



GROSZ,  Elizabeth  Anne.  Caos.  Cosmos,  Território, 

Arquitetura.  Tradução:  Mateus  Scota.  Urdimento  – 

Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, v. 3, 

n. 56, dez. 2025. 





DOI: 10.5965/1414573103562025e0701 







A Urdimento esta licenciada com: Licença de Atribuição Creative Commons – (CC BY 4.0) 



  




1 

  









  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz1  

Tradução: Mateus Scota2 

Resumo 

O texto a seguir foi extraído do livro Chaos, Territory, Art: Deleuze and the Framing of the Earth  (2008)  de  Elizabeth  Grosz.  Nele,  Grosz  concentra-se  sobre  as  condições  de existência da arte no que tange a separação e ordenação de planos de composição sobre o  caos  imanente,  natural.  Suas  explorações  são  orientadas  pelos  escritos  de  Gilles Deleuze, Félix Guattari e Luce Irigaray, que propõem aberturas da natureza e da cultura para  as  forças  não  reconhecidas  e  indeterminadas,  oriundas  do  caos  natural.  Grosz compreende que tais forças são capazes de promulgar novas maneiras de conceituar a política e as formas pelas quais a arte e a política podem ser conectadas e repensadas. 

Palavras-chave: Arte. Território. Enquadramento. Gesto arquitetônico. Terra. 



Chaos. Cosmos, Territory, Architecture 



Abstract 

The hereafter text is extracted from Elizabeth Grosz's book Chaos, Territory, Art: Deleuze and  the  Framing  of  the  Earth  (2008).  In  it,  Grosz  focuses  on  the  conditions  of  art's existence as a separation and ordering of compositional planes within chaos imanente on the natural world. Her explorations are guided by the writings of Gilles Deleuze, Félix Guattari, and Luce Irigaray, who propose openings of nature and culture to unrecognized and  undetermined  forces,  emerging  from  the  natural  chaos.  Grosz  understands  that such forces can promulgate new ways of conceptualizing politics and the ways in which art and politics can be connected and rethought. 

Keywords: Art. Territory. Framing. Architectural gesture. Earth. 



Caos. Cosmos, Territorio, Arquitectura 



Resumen 



El  siguiente  texto  es  un  extracto  del  libro  de  Elizabeth  Grosz,  Chaos,  Territory,  Art: Deleuze and the Framing of the Earth (2008). En él, Grosz se centra en las condiciones de la existencia del arte como separación y ordenación de planos compositivos dentro de un caos natural inmanente. Sus exploraciones se inspiran en los escritos de Gilles Deleuze, Félix Guattari y Luce Irigaray, quienes proponen la apertura de la naturaleza y la cultura a fuerzas desconocidas e indeterminadas, originadas del caos natural. Grosz entiende que estas fuerzas son capaces de impulsar nuevas formas de conceptualizar la política y las maneras en que el arte y la política pueden conectarse y repensarse. 

Palabras clave: : Arte. Territorio. Enmarcación. Gesto arquitectónico. Tierra. 





  

1 Filosofa australiana e teórica feminista. Professora Dra. Emérita de Estudos Femininos Jean Fox O’Barr na Duke University em Durham, Carolina do Norte, EUA. 



2 Doutorado em Artes Cênicas pela Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). Mestrado em Artes Visuais pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Graduação – bacharelado em Artes Cênicas pela UFSM. Prof. Dr. Departamento de Dança da Universidade Estadual do Paraná (UNESPAR). 



mateus_scota@yahoo.com.br   

  



http://lattes.cnpq.br/1687567471691538     https://orcid.org/0000-0001-6698-4880  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


2 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

A arte e nada como a arte! Ela é a grande possibilitadora da vida, a grande sedutora para a vida, a grande estimulante da vida. A arte [é a] única força contrária superior, em oposição a toda vontade de negação da vida. 



(A Vontade de Poder, Friedrich Nietzsche) 



Este  pequeno  livro  é  dedicado  a  questões  sobre  a  ontologia,  isto  é,  as estruturas material e conceitual da arte. Embora eu não seja treinada nas artes visuais ou espaciais, existem, no entanto, muitos pontos de sobreposição, regiões de intersecção, que dizem respeito à arte e à filosofia, e são essas preocupações compartilhadas que quero explorar aqui. Quero discutir as "origens" da arquitetura, música,  pintura  -  de  fato,  as  artes  em  geral  -,  mas  não  as  origens  históricas, evolutivas  ou  materiais  da  arte,  passíveis  de  confirmação  por  algum  tipo  de evidência  material  ou  pesquisa  empírica  que  interessaria  a  arqueólogos, antropólogos ou historiadores. Em vez disso, pretendo explorar as condições do surgimento  da  arte,  o  que  torna  a  arte  possível,  quais  conceitos  a  arte  implica, assume e elabora. Essas, é claro, estão ligadas a forças evolucionárias e materiais, isto  é,  à  elaboração  histórica  da  vida,  mas  são,  no  entanto,  metafísica  ou ontologicamente separáveis delas. 

Arte, de acordo com Gilles Deleuze, não produz conceitos, embora resolva problemas e provocações. Ela produz sensações, afetos, intensidades como seu modo  de  abordar  problemas,  que  as  vezes  se  alinham  com  e  se  vinculam  a conceitos,  o  objeto  da  produção  filosófica,  que  é  como  a  filosofia  lida  com  ou encaminha  problemas.  Portanto,  a  filosofia  pode  ter  um  lugar  não  tanto  na avaliação  da  arte  (como  a  estética  tentou  fazer),  mas  ao  abordar  as  mesmas provocações ou incitações à criação que a arte enfrenta – através de diferentes meios  e  com  diferentes  efeitos  e  consequências.  A  filosofia  pode  tornar-se  a gêmea ou irmã da arte e suas várias práticas, nem juíza, nem porta-voz da arte, mas sua irmã igualmente rebelde, trabalhando ao lado da arte sem elucidá-la ou falar por ela, sendo provocada pela arte e compartilhando as mesmas motivações para  o  surgimento  de  inovação  e  invenção.  Meu  objetivo  é  desenvolver  uma filosofia  não-estética  da  arte,  uma  filosofia  apropriada  para  as  artes  que  não substitua a história e a crítica da arte, nem pretenda fornecer uma avaliação do 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


3 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

valor, qualidade ou significado da arte, mas, em vez disso, lide com as forças e potências comuns da arte, as regiões de sobreposição entre as várias artes e a filosofia. 

Meus guias nas explorações a seguir serão os escritos de Deleuze e Deleuze e Guattari juntos e suas críticas à significação e subjetivação, os dois paradigmas dominantes que orientaram tanto a política feminista quanto a pós-moderna; e os escritos de Irigaray, com sua insistência na especificidade sexual e na diferença corporal irredutível como o próprio motor da produção cultural e filosófica. Por meio de Deleuze, Guattari e Irigaray, e suas aberturas da natureza e da cultura para forças  não  reconhecidas  e  abertas  a  continuidade,  meus  objetivos  serão desenvolver novas maneiras de abordar e pensar sobre as artes e as forças que elas  mobilizam  e  transformam  e,  portanto,  indiretamente,  novas  maneiras  de conceituar a política e as formas pelas quais arte e política podem ser conectadas e repensadas. 

Em meu trabalho anterior, concentrei-me nas maneiras pelas quais os corpos e as forças do espaço, tempo e materialidade, isto é, a natureza, possibilitaram, em vez de inibir, a produção cultural e política3.  Neste capítulo, através de Deleuze, Guattari  e  Irigaray,  gostaria  de  abordar  como  essas  forças  se  coadunam  para permitir a explosão produtiva das artes a partir das provocações colocadas pelas forças  da  terra  (forças  cosmológicas  que  podemos  entender  como  caos, indeterminação  material  e  orgânica)  com  as  forças  dos  corpos  vivos,  de  forma alguma exclusivamente humanos, que exercem sua energia ou força através da produção do novo e criam, através de seus esforços, redes, campos, territórios que temporária e provisoriamente abrandam o caos o suficiente para extrair dele algo que não é tão útil quanto intensificador, uma performance, um refrão*, uma organização de cor ou movimento que, eventualmente transformado, possibilita e 

  

3 Ver, em particular, Grosz, 2004 e Grosz, 2005. 

* NT: Nos escritos de Deleuze e Guattari, a palavra francesa ritournelle possui amplo campo semântico, remetendo tanto ao refrão de uma canção quanto ao sentido erudito do ritornello italiano, ligado ao retorno na estrutura musical. Na tradução para a língua inglesa, desenvolvida por Brian Massumi, o termo foi vertido como refrain, que abarca o refrão com um sentido de repetição. Outras traduções dos textos de Deleuze e Guattari para a língua portuguesa transpõe o ritournelle como ritornelo, mantendo a referência ao termo italiano. Em português, refrão mantém esse sentido: parte da canção que se repete e cria uma unidade rítmica (familiar), territorializando àquilo que é inicialmente desterritorializado. Sendo assim, opto pelo uso do termo refrão nesta tradução, entendendo que ele não produz perdas no valor semântico e aproxima o 

  

entendimento daquilo que o texto de Grosz trata. 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


4 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

induz a arte. 

Deleuze sugere, em oposição às abordagens filosóficas ou fenomenológicas das artes que analisam sua intencionalidade ou o engajamento mútuo de sujeitos e  objetos  nas  obras  de  arte,  que  as  artes  produzem  e  geram  intensidade,  que impacta diretamente o sistema nervoso e intensifica a sensação. A arte é mais a arte  do  afeto  do  que  da  representação,  um  sistema  de  forças  dinamizadas  e impactantes, em vez de um sistema de imagens singulares que funcionam sob o regime dos signos4.  Nas artes, interessa-me aqui considerar todas as formas de criatividade  ou  produção  que  geram  intensidade,  sensação  ou  afeto:  música, pintura, escultura, literatura, arquitetura, design, paisagem, dança, performance e assim  por  diante.  Não  estou  interessada  em  fornecer  avaliações  qualitativas  de obras de arte, em distinguir arte "boa" de "ruim" ou alta e baixa arte, em estabelecer algum tipo de hierarquia das várias artes, mas em explorar as relações peculiares que  a  arte  estabelece  entre  o  corpo  vivo,  as  forças  do  universo  e  a  criação  do futuro, a mais abstrata das questões, que, se forem abstratas o suficiente, podem nos fornecer uma nova maneira de compreender o concreto e o vivido. 

O  que  distingue  as  artes  de  outras  formas  de  produção  cultural  são  as maneiras  pelas  quais  a  produção  artística  se  funde,  intensifica  e  eterniza  ou monumentaliza a sensação. A produção material – a produção de mercadorias – 

embora  possa  gerar  sensação,  é,  no  entanto,  direcionada  para  a  realização  de atividades,  tarefas,  objetivos  ou  fins.  A  produção  de  mercadorias,  mesmo  as 

"mercadorias  artísticas",  dirige-se  à  geração  de  sensações  pré-experienciadas, sensações conhecidas antecipadamente, que afetam de maneira particularmente triste ou alegre. É por isso que não está claro se Deleuze entende a música popular ou a arte produzida em massa, o kitsch, como artístico, embora ele certamente entenda  seus  efeitos  intensificadores5.    A  arte  permite  que  a  matéria  se  torne 

  

4  Sensações,  afetos  e  intensidades,  embora  não  sejam  facilmente  identificáveis,  estão  clara  e  intimamente ligadas às forças, particularmente às forças corporais e suas transformações qualitativas. O que as diferencia da experiência ou de qualquer enquadramento fenomenológico é o fato de elas vincularem o corpo vivido ou fenomenológico  às  forças  cosmológicas,  forças  externas,  que  o  próprio  corpo  nunca  pode  experimentar diretamente.  Afetos  e  intensidades  atestam  a  imersão  e  participação  do  corpo  na  natureza,  caos, materialidade: "Os afetos são precisamente esses devires não humanos do homem, como os perceptos – 

entre eles a cidade – são as paisagens não humanas da natureza" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 169). 

  

5 Veja Buchanan e Swiboda (2004), e especialmente “Deleuze e a Música Pop”, de Ian Buchanan; O próprio 

  

Deleuze claramente têm preferência por obras que podem ser consideradas de alto modernismo, mas não Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


5 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

expressiva, não apenas para satisfazer, mas também para intensificar – ressoar e se  tornar  mais  do  que  ela  mesma.  Isso  não  quer  dizer  que  a  arte  esteja  sem conceitos; simplesmente que os conceitos são subprodutos ou efeitos, e não o próprio material da arte. A arte é a regulação e organização de seus materiais – 

tinta,  tela,  concreto,  aço,  mármore,  palavras,  sons,  movimentos  corporais  e,  de fato, quaisquer materiais – de acordo com restrições autoimpostas, a criação de formas  através  das  quais  esses  materiais  geram  e  intensificam  a  sensação  e, assim, impactam diretamente corpos vivos, órgãos e sistemas nervosos. 

O  que  a  filosofia  pode  contribuir  para  uma  compreensão  da  arte  além  da estética,  ou  seja,  uma  teoria  da  arte,  uma  reflexão  sobre  a  arte?  Em  vez  de  se impor sobre a arte, tomando a arte como objeto, como a filosofia pode trabalhar com  a  arte  ou  talvez  com  e  ao  lado  da  arte,  um  ponto  de  retransmissão  ou conexão com a arte? Somente buscando o que é compartilhado com a arte, que origem  comum  elas  compartilham  nas  forças  da  terra  e  do  corpo  vivo,  que maneiras elas dividem e organizam o caos para criar um plano de coerência, um campo de consistência, um plano de composição no qual se pensa e se cria6.  Em outras palavras, que dívida comum a arte e a filosofia compartilham com essas forças, caos, que cada uma a seu modo deve desacelerar, decompor, canalizar e desenvolver  (através  da  construção  do  plano  de  imanência  na  filosofia  e  a constituição do plano de composição nas artes)? Como, em outras palavras, as artes e a filosofia ("teoria") criam? Com quais recursos? Técnicas? Contraforças? E 

o que elas criam quando criam "obras", obras filosóficas e artísticas? 7 

  

está claro que seu entendimento da arte como monumentalização da sensação não seja uma caracterização mais geral de todas as artes, incluindo as mais cotidianas e as mais populares, os objetos mais prontos ou encontrados, a mais cotidiana das performances. 

6 Se a filosofia não pode ser entendida como a disciplina mestra pela qual as artes podem ser compreendidas, é igualmente verdade que a arte não pode ser entendida como o ponto culminante ou fruição da filosofia, como  um  texto  recente  afirmou:  "Em  seus  trabalhos  posteriores,  Deleuze  aborda  essas  questões  de subjetividade, liberdade e criação e ele o faz em grande parte no domínio da estética. Deleuze transforma a estética em uma espécie de disciplina mestra da filosofia, substituindo a ontologia do sentido e da repetição desde o início do trabalho" (Due, 2007, p. 164). Isso é tanto confundir a compreensão de Deleuze da arte com uma  estética  e  a  interpretar  mal  as  relações  entre  filosofia  e  arte  como  uma  relação  de  hierarquia  ou 

"domínio". 

7  Peter  Hallward  argumenta  uma  posição  oposta  à  de  Due:  que  Deleuze  posiciona  a  filosofia  como  o contraponto mais espiritualizado e menos materializado da arte, um passo além e acima da arte naquilo que ele  percebe  como  o  movimento  de  Deleuze  além  da  materialidade:  "Se,  então,  a  filosofia  possui  algum privilégio sobre a arte, é simplesmente o de ser capaz de ir ainda mais longe na espiritualização de seu meio. 

Ou melhor, a filosofia é precisamente essa forma de pensar que não requer nenhum meio. Enquanto a arte 

  

trabalha através do som, da luz ou da pintura, ou das palavras, a filosofia como Deleuze concebe funciona Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


6 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

Quero começar com um senso mítico de "o começo". "No começo" é o caos, o  movimento  rodopiante  e  imprevisível  de  forças,  oscilações  vibratórias  que constituem  o  universo.  O  caos  aqui  pode  ser  entendido  não  como  desordem absoluta, mas como uma infinidade de ordens, formas, vontades – forças que não podem  ser  distinguidas  ou  diferenciadas  uma  da  outra,  tanto  a  matéria  quanto suas condições de ser de outra maneira, o real e o virtual de maneira indistinguível. 

Em  algum  lugar  deste  universo  caótico,  em  uma  ocorrência  relativamente  rara, através  do  acaso,  a  aleatoriedade  molecular  gera  proteínas  orgânicas,  células, proto-vida. Tal vida só pode existir e perpetuar-se na medida em que pode extrair do  caos  giratório  e  experiencialmente  avassalador  que  é  a  natureza,  a materialidade  e  suas  forças  imanentes,  aqueles  elementos,  substâncias  ou processos de que necessita, e conseguir, de algum modo, suspender ou lançar à sombra  a  profusão  de  forças  que  a  envolvem  e  a  cercam  de  modo  a  poder incorporar o que precisa. Henri Bergson, uma das principais influências filosóficas de Deleuze, entende isso como uma esqueletização de objetos: nós percebemos apenas que nos interessa, se é útil para nós, aquilo com o qual nossos sentidos, através da evolução, foram sintonizados (Bergson, 1988). Ou seja, a vida, mesmo a célula  orgânica  mais  simples,  carrega  seu  passado  com  seu  presente  como nenhum  objeto  material.  Essa  memória  incipiente  dota  a  vida  de  criatividade,  a capacidade de elaborar uma resposta inovadora e imprevisível aos estímulos, de reagir  ou,  antes,  de  simplesmente  agir,  envolver  a  matéria  em  si  mesma, transformar a matéria e a vida de maneiras imprevisíveis. 

Essa  vida  elementar  só  pode  evoluir,  tornar-se  mais,  desenvolver-se  e elaborar-se na medida em que exista algo fundamentalmente instável no meio e na  constituição  orgânica.  A  evolução  da  vida  pode  ser  vista  não  apenas  na crescente especialização e bifurcação ou diferenciação das formas de vida uma da  outra,  na  elaboração  e  desenvolvimento  de  morfologias  e  formas  corporais profundamente variáveis, mas, acima de tudo, em seu tornar-se artístico, em suas autotransformações,  que  excedem  os  requisitos  simples  da  existência.  Seleção sexual, a consequência da diferença sexual ou da bifurcação morfológica - uma 

  

através de nada além de si mesma” (Hallward, 2006, p. 129). A leitura de Hallward implica uma organização hierárquica no entendimento de Deleuze das relações entre ciência, arte e filosofia que não tem base textual 

  

nos escritos de Deleuze. 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


7 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

das mais antigas transformações na evolução da vida na Terra e, sem dúvida, a invenção  mais  importante  que  a  vida  trouxe  à  tona,  o  próprio  mecanismo  para garantir a geração interminável de variações morfológicas e genéticas, o próprio mecanismo da diferença biológica – é também, por esse fato, a abertura da vida à indeterminação de gosto, prazer e sensação8.  A vida elabora a si mesma fazendo suas  formas  corporais  e  seus  territórios  arcaicos,  agradáveis  (ou  irritantes), performativos, ou seja, intensificados por sua integração na forma e seu impacto nos corpos. 

Há muita "arte" no mundo natural, a partir do momento em que há seleção sexual, a partir do momento em que existem dois sexos que atraem o interesse e o gosto um do outro por meio de sensações visuais, auditivas, olfativas, táteis e gustativas.  A  beleza  assombrosa  do  canto  dos  pássaros,  a  performance provocadora da exibição erótica em primatas, a atração de insetos pelo perfume das  plantas,  todas  vão  além  da  mera  sobrevivência,  que  Darwin  entende  em termos  de  seleção  natural:  essas  formas  de  seleção  sexual,  atração  sexual, afirmam a excessividade do corpo e da ordem natural, sua capacidade de revelar um ao outro o que surpreende, o que é inútil, mas atrai e apela. Cada um afirma uma superabundância de recursos além da necessidade de mera sobrevivência, ou seja, da capacidade da matéria e da vida de trocar entre si, de entrar em devires que transformam cada um. Eles atestam o impacto artístico da atração sexual, o devir-outro  que  a  sedução  implica.  Essa  não  é  uma  relação  homeostática  de estabilização,  o  acúmulo  e  gasto  de  energias  libidinais  que  Freud  vê  como  o fundamento da sexualidade orgástica, mas uma má adaptação fundamentalmente dinâmica,  desajeitada  e  que  permite  a  produção  do  frívolo,  desnecessário  e agradável, o sensorial por si só. 

A arte propriamente dita, em outras palavras, surge quando a sensação pode 

  

8  Veja  o  capítulo  3  de  Grosz  (2004)  para  uma  discussão  sobre  os  efeitos  indeterminados,  às  vezes  até desestabilizadores, que a seleção sexual exerce sobre as operações implacáveis da seleção natural e seu lugar na  geração  de  música,  linguagem  e  artes.  Usei  o  entendimento  de  Irigaray  sobre  uma  diferença  sexual irredutível para elaborar e explicar o relato de Darwin sobre a seleção sexual: sua concepção da capacidade de atrair parceiros sexuais está fundamentalmente ligada à bifurcação sexual, às diferenças corporais – sejam elas quais forem – entre machos e fêmeas e as várias categorias de forma corporal que todos os corpos vivos aproximam. É essa diferença que atrai, seduz, apela, embora não o faça de maneira previsível ou clara. É a indeterminação  do  apelo  sexual  que  garante  que  os  processos  de  evolução  nunca  sejam  previsíveis  com antecedência. É essa indeterminação que a sociobiologia e outros ramos determinísticos da teoria da evolução 

  

parecem incapazes de abraçar. 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


8 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

se desprender e ganhar autonomia de seu criador e de quem a percebe, quando algo do caos do qual é extraído pode respirar e ter vida própria. Deleuze elabora o conceito  de  sensação  tal  como  foi  desenvolvido  em  The  Primary  World  of  the Senses, de Erwin Straus (1963), onde designa uma relação entre um sujeito e o mundo precedendo a racionalidade e o conhecimento, a percepção e o intelecto, nos quais sempre há uma mútua transformação entre eles: 

O  sujeito  sensível  não  possui  sensações,  mas,  antes,  em  seu  ato  de senciência  ele  tem  primeiro  a  si  mesmo.  Na  experiência  sensorial, desdobra-se o devir do sujeito e o acontecimento do mundo. Eu me torno na medida em que algo acontece, e algo acontece (para mim) somente na medida em que me torno. O Agora do sentir não pertence apenas à objetividade, nem à subjetividade, mas necessariamente a ambos juntos. 

Ao sentir, tanto o eu quanto o mundo se desdobram simultaneamente para  o  sujeito  sensível;  o  ser  sensível  experimenta  a  si  mesmo  e  ao mundo, a si mesmo no mundo, a si mesmo com o mundo (Straus, 1963, p. 351). 



Seguindo Straus ao ver a sensação como aquilo que devém, formando um dos elos entre o sujeito e o mundo, Deleuze considera a sensação como aquilo que o sujeito e o objeto compartilham, mas não é redutível nem ao sujeito, nem ao objeto, nem à relação entre eles. Sensação é aquilo que a arte forma a partir do caos, por meio da extração de qualidades. 

A  filosofia,  como  a  arte  e  a  ciência,  se  baseia  no  e  sobre  o  caos.  A indeterminação caótica do real, seus impulsos à variação incessante, dá origem à criação  de  redes,  planos,  zonas  de  coesão,  que  não  mapeiam  esse  caos,  mas extraem vigor, força, material dele para uma ação provisória e uma coesão aberta, modos temporários de ordenação, desaceleração, filtragem. Se a filosofia, através do  plano  de  imanência  ou  consistência,  dá  vida  a  conceitos  que  vivem independentemente  do  filósofo  que  os  criou,  mas  que,  ainda  assim  participam, atravessam e atestam o caos do qual são extraídos, assim também a arte, através do  plano  da  composição  que  lança  sobre  o  caos,  dá  vida  à  sensação  que, desconectada de suas origens ou de qualquer destino ou recepção, mantém suas conexões com o infinito que expressa e do qual é extraída. Como jangadas gêmeas sobre o caos, filosofia e arte, junto com sua irmã mais séria, a ciência, enquadram o  caos,  cada  uma  à  sua  maneira,  a  fim  de  extrair  algo  consistente,  composto, imanente, que usam para suas próprias ordenações (e, também, perturbamento) 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


9 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

de recursos9. 

As  diferentes  artes  são  uma  consequência  dos  vários  experimentos  de intensificação  que  marcaram  a  vida  sexualizada  na  Terra,  condicionados  pela (histórica)  construção  de  um  plano  de  composição,  um  plano  de  técnicas, métodos e recursos compartilhados e diferenciantes, um plano transformado e reorientado pelas revoltas na produção artística, as revoluções da sensação que a história  da  arte,  uma  história  que  engloba  o  que  geralmente  consideramos também a pré-história da arte, provocou. A arte só é possível na medida em que esse  plano  preceda  qualquer  trabalho  em  particular;  e  cada  obra  de  arte  em particular encontra seu lugar, mesmo o lugar de perturbação, dentro desse plano, sem  o  qual  não  poderia  funcionar  como  um  ser  de  sensação,  uma  variedade sensorial.  O  plano  de  composição,  que  atravessa  e,  assim,  mergulha,  filtra  e aglutina o caos pelo surgimento da sensação, é, portanto, uma imersão no caos, mas também um modo de perturbar e ordenar o caos através da extração daquilo que a vida pode buscar por si mesma e suas próprias intensificações a partir dessa complexidade giratória - sensações, afetos, perceptos, intensidades - de blocos de devir corporal que sempre coevoluem com blocos de devir da matéria ou de acontecimentos. 

Arte e natureza, arte na natureza, compartilham uma estrutura comum: a da produção  excessiva  e  inútil  –  produção  por  si  mesma,  produção  por  causa  da profusão e diferenciação. A arte extrai o que precisa – o excesso de cores, formas, materiais – da terra para produzir seus próprios excessos, sensações com vida própria,  sensação  como  "vida  não-orgânica".  A  arte,  como  a  própria  natureza,  é sempre um estranho acoplamento, a união de duas ordens, uma caótica, a outra ordenada,  uma  dobrada  e  a  outra  se  desenrolando,  uma  contração  e  outra dilatação, e é porque a arte é a inversão e transformação da profusão da natureza que  ela  também  deve  participar  de,  e  precipitar,  outros  acoplamentos:  "se  a natureza é como a arte, é sempre porque combina esses dois elementos vivos em todos  os  sentidos:  a  Casa  e  o  Universo,  Heimlich  e  Unheimlich,  território  e 

  

9 "A arte luta efetivamente com o caos, mas para fazer surgir nela uma visão que a ilumina por um instante, uma Sensação [. .] A arte não é o caos, mas uma composição de caos que produz a visão ou sensação, de modo que constitui, como Joyce diz, um caosmos, um caos composto – nem previsto, nem preconcebido [. .] 

  

A arte luta com o caos, mas o faz para torná-lo sensorial." (Deleuze e Guattari, 1994, p. 204-205). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


10 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

desterritorialização,  os  compostos  melódicos  finitos  e  o  grande  plano  de composição infinito, o pequeno e o grande refrão" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 186). 

Assim, o primeiro gesto da arte não é, como Nietzsche acreditava, a exteriorização das próprias forças e energias corporais, a transformação de carne e sangue em tela e óleo, mas um gesto mais primário que requer a separação prévia de um corpo da terra, da natureza, do seu mundo. Deleuze entende, e neste ponto está em  excepcional  e  raro  acordo  com  Derrida,  que  o  primeiro  gesto  da  arte,  sua condição  metafísica  e  expressão  universal,  é  a  construção  ou  fabricação  da moldura10.    "A  arte  leva  um  pouco  de  caos  à  moldura  para  formar  um  caos composto que se torna sensorial, ou do qual extrai uma sensação caóide como variedade" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 206). 



A arquitetura e a moldura 



O primeiro impulso artístico nessa reconstrução metafísica não é, portanto, a  arte  corporal,  mas  a  arte  arquitetônica.  Para  Deleuze,  a  arte  é  a  extensão  do imperativo arquitetônico para organizar o espaço da terra. A arte, desenvolvida ao lado dos sistemas território-casa e casa-território, é o que permite o surgimento de qualidades sensoriais puras, os dados ou materiais da arte. Esta arte não está enraizada na criatividade da humanidade, mas na superfluidade da natureza, na capacidade da terra de tornar o sensorial superabundante, no canto e na dança do pássaro, ou no campo de lírios balançando na brisa sob um céu azul. Enraíza a arte no natural e no animal, no resíduo evolutivo mais primitivo e sexualizado do patrimônio animal do homem. A arte é evolutiva, no sentido em que ela coincide-com e aproveita as realizações evolutivas em vias de expressão que não têm mais nada a ver com a sobrevivência. A arte sequestra os impulsos de sobrevivência e os transforma através dos caprichos e intensificações da sexualidade, colocando-os em uma nova ordem, uma nova prática. A arte é a sexualização da sobrevivência ou, igualmente, a sexualidade é a artistização, a exploração da excessividade, da natureza11. 

  

10 Veja Derrida (1987) e, particularmente, a noção de parergonalidade que ele desenvolve ali. 

11 “Talvez a arte comece com o animal, ao menos com o animal que recorta um território e faz uma casa 

  

(ambos são correlativos, ou até mesmo se confundam, por vezes, no que é chamado de habitat). O sistema Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


11 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

A arte não está conectada por alguma relação intrínseca ao próprio corpo, mas exatamente o oposto: está conectada a esses processos de distanciamento e à produção de um plano de composição que abstrai a sensação do corpo. O 

surgimento  da  "moldura"  é  a  condição  de  todas  as  artes  e  é  a  contribuição particular da arquitetura para domesticar o virtual, a territorialização das forças incontroláveis  da  terra.  É  a  moldura  que  constitui  a  pintura  e  o  cinema  tão prontamente quanto a arquitetura; é a força arquitetônica do enquadramento que libera  as  qualidades  de  objetos  ou  acontecimentos  que  passam  a  constituir  a substância, a matéria, da obra de arte12.  A moldura é o que estabelece o território a partir do caos que é a terra. A moldura é assim a primeira construção, as bordas, do plano de composição. Sem moldura ou limite, não pode haver território, e sem território, pode haver objetos ou coisas, mas não qualidades que podem se tornar expressivas,  que  podem  intensificar  e  transformar  os  corpos  vivos.  O  território, aqui, pode ser entendido como superfícies de curvatura ou inflexão variável que lhes  incidem  sobre  singularidades,  erupções  ou  acontecimentos.  Território  é aquele que é produzido pela elaborada, embora aparentemente inútil, atividade de construção, exibição e atração da atenção, que marca a maior parte da seleção sexual. 

Deleuze e Guattari fornecem um exemplo marcadamente arquitetônico para a discussão da performance do fascínio ou atração sexual: 

Todas  as  manhãs,  o  Scenopoetes  dentirostris,  uma  ave  das  florestas tropicais chuvosas da Austrália, apanha folhas, as faz cair no chão e as vira  para  que  a  face  interna  mais  pálida  contraste  com  a  terra.  Dessa maneira, constrói um palco para si como um readymade; e diretamente acima, em uma trepadeira ou galho, enquanto afofa suas penas sob o bico  para  revelar  suas  penugens  amarelas,  canta  um  canto  complexo composto de suas próprias notas e das de outros pássaros, que imita nos intervalos; é um artista completo. Esta não é uma sinestesia da carne, mas  blocos  de  sensações  no  território  -  cores,  posturas  e  sons  que 

  

da casa-território transforma várias funções orgânicas – sexualidade, procriação, agressividade, alimentação. 

Mas essa transformação não explica o aparecimento do território e da casa; seria antes o inverso: o território implica o surgimento de qualidades sensoriais puras, de sensibilia que deixam de ser meramente funcionais e se tornam características expressivas, possibilitando uma transformação das funções." (Deleuze e Guattari, 1994, p. 183). 

12 Deleuze e Guattari seguem Bernard Cache ao ver a arquitetura como o impulso primordial ou a forma de todas as artes, seus modos de formar um plano: "É possível definir arquitetura como a manipulação [. .] da moldura. Arquitetura, a arte da moldura, não se referiria apenas aos objetos específicos que são edifícios, mas se referiria a qualquer imagem envolvendo qualquer elemento do enquadramento, isto é, a pintura assim 

  

como o cinema [. .], e certamente muitas outras coisas.” (Cache, 1995, p. 2). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


12 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

esboçam uma obra de arte total. Esses blocos sonoros são refrões; mas também há refrões de posturas e cores, e posturas e cores estão sempre sendo introduzidas em refrões: curvando-se, endireitando-se, dançando em círculo e em uma linha de cores. Todo o refrão é o ser da sensação. 

Os  monumentos  são  refrões.  A  este  respeito,  a  arte  é  continuamente assombrada pelo animal (Deleuze e Guattari, 1994, p. 184). 



É nesse sentido que a arquitetura, e todas as artes que dela decorrem, estão ligadas  ao  canto  dos  pássaros,  à  dança  olfativa  dos  insetos,  às  exibições performativas dos vertebrados, incluindo os humanos: são cada um a constituição de um território, um território sexualizado, o espaço que é propriamente seu no qual é possível promover a sedução sexual, extrair satisfação sexual e intensificar as forças sexuais. Mas, talvez mais significativamente, a constituição do território é a fabricação do espaço em que podem surgir as sensações, das quais um ritmo, um tom, uma coloração, um peso, uma textura podem ser extraídos e movidos para  outro  lugar,  podem  funcionar  por  si  só,  podem  ressoar  apenas  por  uma questão de intensidade. E, igualmente, na medida em que seu impulso primordial é a criação de território em ambos os mundos natural e humano, a arte também é  capaz  dessa  destruição  e  deformação  que  desfaz  territórios  e  lhes  permite retornar  para  o  caos  do  qual  foram  temporariamente  arrancados.  Enquadrar  e desenquadrar tornam-se modos de arte de territorialização e desterritorialização através  da  sensação;  o  enquadramento  torna-se  o  meio  pelo  qual  o  plano  de composição compõe, desenquadrando seus modos de agitação e transformação. 

Na sua forma mais elementar, a arquitetura, a mais primordial e animal de todas as artes, faz pouco além de projetar e construir molduras; essas são suas formas  básicas  de  expressão.  Mesmo  em  suas  formas  contemporâneas  mais sofisticadas,  a  arquitetura  se  constitui  de  molduras  interligadas,  molduras  que podem se conectar, conter e ser contidas por outras molduras: arquitetura é a criação de molduras como cubos, cubos interconectados, cubos preservados ou distorcidos, cubos abertos, flexionados ou cortados13.  A moldura separa. Corta um 

  

13 "Estritamente falando, arquitetos projetam molduras. Isso pode ser facilmente verificado ao consultar os planos arquitetônicos, que nada mais são do que o entrelaçamento de molduras em todas as dimensões: planos, seções e elevações. Cubos, nada além de cubos [. .] Em um texto chamado “Deblaiements d'art”, Henry Van  de  Velde  apontou  para  um  paralelismo  entre  a  evolução  histórica  das  formas  das  molduras  e  a  das formas arquitetônicas. As pinturas finalizariam, por assim dizer, a série de molduras que compõem um edifício. 

Através de sucessivos desenquadramentos, passaríamos da tela da pintura para o afresco na parede, para o mosaico no chão e, finalmente, para o vitral na moldura da janela. Assim, a moldura de uma pintura seria 

  

residual, ou melhor, um rudimento de enquadramento arquitetônico." (Cache, 1995, p. 22). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


13 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

meio ou um espaço. Esse corte a vincula à constituição do plano de composição, à  ordenação  provisória  do  caos  através  do  estabelecimento  de  uma  grade  ou ordem  que  captura  fragmentos  caóticos,  estados  caóides,  para  prendê-los  ou reduzi-los ao espaço e ao tempo, uma estrutura e uma forma em que eles podem afetar  e  ser  afetados  pelos  corpos.  Esse  corte  do  espaço  da  terra  através  da fabricação da moldura é o próprio gesto que compõe casa e território, dentro e fora, interior e paisagem de uma só vez e como pontos de variação máxima, os dois lados, do espaço da Terra. As qualidades estão agora soltas no mundo, não mais ancoradas em seu lugar "natural", mas colocadas no jogo de sensações que parte da mera sobrevivência para celebrar os meios e excessos. 

É por isso que a forma mais elementar da moldura é a divisória, seja parede ou tela, que, projetada para o chão, gera a lisura de um piso, que "rarefaz" e suaviza a  superfície  da  terra,  criando  uma  primeira  territorialização  (humana).  O  chão, sempre  adquirindo  suavidade,  flexibilidade  e  consistência,  faz  da  terra  e  da horizontalidade  um  recurso  para  desencadear  cada  vez  mais  sensações,  para explorar os excessos de gravidade e movimento, as condições para o surgimento da dança e de práticas atléticas14.  A divisória projetada para a frente dá origem à parede,  que  constitui  a  possibilidade  de  um  interior  e  um  exterior,  dividindo  o habitável  do  natural  (o  caótico),  transformando  a  própria  terra  em  um  espaço delimitável, um abrigo ou lar. A parede nos separa do mundo, de um lado, e cria outro  mundo,  um  mundo  construído  e  emoldurado,  do  outro  lado. Embora  ela, primariamente,  divida,  a  parede  também  possibilita  novas  conexões,  novas relações,  relações  sociais  e  interpessoais,  com  os  do  outro  lado  ("A  parede  é  a base da nossa coexistência" [Cache, 1995, p. 24]). A parede desestabiliza e inflete o  território  criado  pelo  piso;  contudo,  dentro  e  através  da  parede,  outra reterritorialização da terra é sempre imanente. 

Embora sua função mais direta e perceptível seja separar ou dividir, a parede funciona igualmente para selecionar e trazer para dentro. Nesse caso, a moldura pode  ser  convertida  na  janela,  que  visualiza  seletivamente  seu  exterior  natural, agora  uma  "paisagem",  não  mais  além  de  sua  partição,  mas  dentro  do  espaço 

  

14  "É  a  planicidade  do  palco  que  torna  a  coreografia  provável,  assim  como  é  a  planicidade  do  estádio  que aumenta a probabilidade da prática de atletismo. O plano terrestre rarefaz a superfície da terra para permitir 

  

que as atividades humanas tomem forma." (Cache, 1995, p. 25). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


14 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

emoldurado da sala. Traz seletivamente um exterior agora emoldurado, uma visão ou vista. A parede escurece, impede a luz e as forças naturais; a janela agora os re-emoldura seletivamente para devolvê-los ao interior, trazendo iluminação para dentro. A parede, o piso e as janelas emolduram, ou seja, dividem e selecionam um ao outro e seu exterior coletivo; e juntos – sempre se aproximando da forma do cubo, mesmo quando acabam por deformar –, eles constituem uma partição final, um telhado. O teto, como o chão, é mais do que uma parede horizontal, mais do que uma caixa apresentada em qualquer orientação. Como argumenta Cache, o teto segue mais uma lógica da forma do que da função: o que explica por que ele pertence a um registro formal e mesmo geométrico – prisma, cúpula, cone ou pirâmide (1995, p. 26) – cada um com suas próprias linhas, figuras e singularidade, com seus modos de inflexão e curvatura15. 

Dentro da estrutura arquitetônica, em forma miniaturizada, a moldura replica a si mesma e sua função territorializadora através dos móveis, uma arquitetura no interior  da  arquitetura,  uma  arquitetura  da  arquitetura:  "Embora  classificados como objetos em nossa linguagem cotidiana, os móveis podem ser vistos como uma replicação interna da arquitetura. O armário é uma caixa na caixa, o espelho uma janela para o exterior, a mesa outro andar no chão". Não é surpreendente que,  como  enfatiza  Cache  —  ele  próprio  fabricante  de  móveis  —,  o  mobiliário, sendo  aquilo  que  mais  intimamente  toca  o  corpo,  esteja  vinculado  à  estrutura arquitetônica por meio de uma contiguidade direta com o corpo e suas atividades. 

A  mobília  permite  que  o  corpo  seja  mais  diretamente  afetado,  mas  também protegido,  pelo  caos  de  todas  as  forças  externas:  "Para  nossos  esforços  mais íntimos ou abstratos, sejam eles na cama ou em uma cadeira, a mobília fornece o ambiente físico imediato no qual nossos corpos agem e reagem; para nós, animais urbanos,  móveis  são,  portanto,  nosso  território  principal.  Arquitetura,  objeto, geografia - móveis são a imagem onde as formas se fundem" (1995, p. 30). 

O  real,  o  exterior,  natureza,  matéria,  força,  cosmos,  geografia  –  todos  os termos que podemos entender como expressões mais ou menos estáveis do caos 

– são aqueles que, vindos de fora, incitam a proliferação produtiva de recursos 

  

15 "A parede delimita e a janela seleciona: é essa a moldura de probabilidade dentro da qual encontramos o intervalo rarefeito do chão. Pertence ao regime de causas e do intervalo. O teto é de outra ordem: envolve um 

  

acontecimento; é o efeito da singularização." (Cache, 1995, p. 28). 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


15 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

que  revelam  ou  vislumbram  um  elemento,  fragmento  ou  seção  do  caótico  na forma de sensação. Esse real, o externo, caos, demarcado pela constituição de um território (finito e provisório), possibilita os aspectos mais calculáveis, mensuráveis e  mapeáveis  que  caracterizam  um  local,  a  abertura  do  local  à  manipulação  e controle científico e técnico; e a moldura construída, produzida por meio de uma regulação e particionamento de orientações no local, divide e seleciona o que o território,  agora  configurado  como  paisagem,  uma  vista,  pode  delimitar diretamente,  e  iluminar,  o  interior,  as  divisões  e  seleções  feitas  por  grupos  e comunidades. E dentro da moldura construída, como uma moldura dentro de uma moldura  dentro  de  uma  moldura,  nossos  corpos  e  seus  suportes  corporais, mobílias, coexistem para transformar nosso corpo uma abundância de sensações e ações. Os móveis trazem o exterior para dentro, mas apenas na medida em que ele  próprio  é  extraído  e  transformado  a  partir  deste  exterior,  despojado, retrabalhado, refinado, em suma, um exterior agora construído, regulado, interno. 

Nesse  processo  de  territorialização,  desterritorialização  e  reterritorialização,  o corpo  torna-se  intimamente  conectado  e  informado  pelos  movimentos peristálticos, sístole e diástole, contração e expansão, do próprio universo. Corpo e universo, entrelaçados em concavidade/convexidade mútua, flutuando/caindo, dobrando/desdobrando,  são  diretamente  tocados  por  aquele  exterior  agora emoldurado, criando sensação a partir de sua união. 

A  arte  é  primeiro  arquitetônica  porque  seus  materiais  cósmicos  requerem demarcação,  enquadramento,  contenção  para  que  qualidades  como  tais  se manifestem, vivam e induzam sensação. A arquitetura é a contenção ou vinculação mais elementar de forças, as condições sob as quais as qualidades podem viver sua própria vida através da constituição do território. O território emoldura o caos provisoriamente e, no processo, produz qualidades extraíveis, que se tornam os materiais e as estruturas formais da arte. Não há uma única arquitetura, um único enquadramento,  nem  uma  técnica  universal  de  territorialização:  cada  forma  de vida  e  cada  forma  cultural  adota  seus  próprios  modos  de  organização,  suas próprias conexões de corpo e terra, seus próprios modos de gestão ou problemas intratáveis que se impõem aos seres vivos. 

Cache deixa claro que, embora o descrito acima possa ser considerado uma 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


16 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

espécie de genealogia do plano de composição e dos acontecimentos artísticos que  irrompem  em  sua  superfície,  ele  não  é  a  única  genealogia,  nem  a  única reconstrução  (histórica,  cultural)  das  origens  da  arte.  Se  a  arquitetura  e  a  arte ocidentais,  seguindo  as  afirmações  de  Wöfflin  e  Worringer,  observarem  essa genealogia da construção planar, a construção da ordem a partir da substância, pode  ser  que  a  genealogia  da  arte  não-ocidental  siga  uma  lógica  totalmente diferente: 

O primeiro gesto arquitetônico é realizado sobre a terra: é nosso túmulo ou nossa fundação. Um plano contra uma superfície de curvatura variável, a primeira moldura é uma escavação. Mas talvez seja apenas a base do pensamento ocidental. Ao contrário da nossa arquitetura ocidental, cujo primeiro enquadramento confronta a terra, a arquitetura japonesa eleva suas telas ao vento, à luz e à chuva. Divisórias e guarda-sóis, em vez de escavações: as telas enfatizam o vazio (Cache, 1995, p. 64). 



A  terra  pode  ser  infinitamente  dividida,  territorializada,  emoldurada.  Mas,  a menos  que  seja  de  alguma  forma  demarcada,  a  própria  natureza  é  incapaz  de sexualizar  a  vida,  tornando  a  vida  sedutora,  elevando  a  vida  acima  da  mera sobrevivência. Emoldurar é como o caos se torna território. Emoldurar é o meio pelo qual os objetos são delimitados, qualidades liberadas/desencadeadas e a arte tornada possível. 



A arte e a terra 



O enquadramento arquitetônico produz a própria possibilidade da tela, a tela funcionando como um plano para projeção virtual, um híbrido de parede, janela e espelho.  A  pintura  pode  ser  entendida,  como  veremos  no  capítulo  3,  como  a passagem  transicional  da  moldura  para  a  tela,  um  movimento  de  crescente desmaterialização, um movimento em que a imagem se torna cada vez menos dependente  de  um  meio  e  de  um  lugar,  e  é  ela  própria  a  complexa  e  dobrada constituição de segunda ordem da moldura, desta vez não mais para o propósito misto  de  utilidade  e  prazer,  mas  para  a  geração  (e  nunca  a  reprodução  ou representação)  de  sensações.  A  história  da  moldura  é  a  evolução  de  uma desmaterialização  crescente,  um  devir-território-parede-pintura-janela-espelho-tela. 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


17 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

Como a arquitetura, a arte não é apenas o movimento de territorialização, o movimento  de  unir  o  corpo  ao  caos  do  próprio  universo,  de  acordo  com  as necessidades  e  interesses  do  corpo;  é  também  o  movimento  inverso,  o  de desterritorialização,  de  romper  territórios,  quebrar  sistemas  de  fechamento  e performance, atravessar territórios para retocar o caos, permitindo que algo louco, assistemático, algo caótico do lado de fora se reafirme e se restaure através do corpo,  através  de  obras  e  acontecimentos  que  impactam  o  corpo.  Se  o enquadramento cria a própria condição para o plano de composição e, portanto, de qualquer obra de arte específica, a própria arte é igualmente um projeto que desfaz,  distende  e  transforma  molduras,  que  se  concentra  nos  intervalos  e conjunções entre molduras. Nesse sentido, a história da pintura e da arte após a pintura pode ser vista como a ação de deixar a moldura, de ir além e pressionar contra a moldura, a moldura explodindo através do movimento que não pode mais conter16.  A arte assim captura um elemento, um fragmento, do caos na moldura e cria ou extrai dela não uma imagem ou representação, mas uma sensação, ou melhor,  um  composto,  uma  multiplicidade  de  sensações,  não  a  repetição  de sensações já experimentadas ou disponíveis além ou fora da obra de arte, mas essas  mesmas  sensações  geradas  e  proliferadas  apenas  pela  arte.  O 

enquadramento  é  a  condição  crua  sob  a  qual  as  sensações  são  criadas, metabolizadas,  liberadas  no  mundo,  feitas  para  viver  uma  vida  própria,  para contaminar e transformar outras sensações. 

Essa é, precisamente, a tarefa de toda arte e, a partir de cores e sons, tanto a música quanto a pintura extraem similarmente novas harmonias, novas  paisagens  plásticas  ou  melódicas  e  novos  personagens  rítmicos que  as  elevam  à  altura  do  som  da  terra  e  do  clamor  da  humanidade: aquilo que constitui o tom, a saúde, o devir, um bloco visual e sonoro. Um monumento não comemora nem celebra algo que aconteceu, mas confia aos  ouvidos  do  futuro  as  persistentes  sensações  que  encarnam  o acontecimento (Deleuze e Guattari, 1994, p. 176). 



A libertação artística e a propagação da sensação, que, como consideraremos mais  adiante  no  capítulo  seguinte,  são  sempre  um  modo  de  ressonância  ou 

  

16 O próprio Deleuze parece consideravelmente desdenhoso da arte pós-moderna, e especialmente da arte conceitual, e mostra uma clara preferência por obras de alto modernismo, tanto na pintura quanto no cinema e na música. Um dos desafios que o Deleuzianismo enfrenta é como direcionar uma análise de inspiração 

  

Deleuziana aos textos e movimentos para os quais ele próprio tinha pouco tempo. 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


18 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

vibração  harmoniosa,  uma  oscilação  extraída  da  estrutura  flutuante  e autodiferenciadora  do  próprio  universo  usado  para  marcar  o  passo,  medir  e proporcionar  discernimento  em  um  universo  no  qual  nada  é  autoidêntico,  toda substância é movimento, modos de contração/dilatação ou diferença/repetição, e gera não apenas percepções, isto é, imagens auditivas e visuais, mas, sobretudo, ritmo.  O  ritmo  explode  auditivamente  em  e  como  música  e  visualmente  em  e como pintura e artes visuais. O ritmo é o que conecta as estruturas corporais mais elementares e primitivas, mesmo dos organismos mais simples, aos movimentos implacáveis do próprio universo: arte, como música, escultura, pintura, arquitetura, dança, ressoa ou transmite força através de toda estrutura. Essa força deve ser considerada não como o produto da humanidade, uma invenção que distingue o humano do animal, mas, sim, um "poder inabitável" não-humano (Deleuze, 2003, p. 39) que percorre toda a vida e conecta os vivos em suas várias formas às forças e qualidades não-orgânicas da própria materialidade. 

As artes visuais e sonoras capturam algo da estrutura vibratória da própria matéria;  elas  extraem  cor,  ritmo,  movimento  do  caos,  a  fim  de  desacelerar  e delimitar dentro dele um território capaz de sofrer uma reformulação e uma nova harmonia que lhe dará independência, um plano de estabilização, sobre o qual se apoiar.  O  refrão  é  como  o  ritmo  demarca  um  território  do  caos  que  ressoa  e intensifica  o  corpo.  O  território  é  sempre  a  junção  de  coordenadas  espaço-temporais  (e,  portanto,  as  possibilidades  de  medição,  localização  precisa, concretude, atualidade) e qualidades (que são incomensuráveis, indeterminadas, virtuais e em aberto), ou seja, é o acoplamento de um meio e um ritmo. Um refrão é  o  movimento  pelo  qual  as  qualidades  de  um  território  ou  habitat  específico ressoam e retornam para formar um espaço delimitado, um espaço contido ou limitado, mas sempre aberto ao caos do qual ele extrai sua força. 

Deleuze  e  Guattari  argumentam  que  a  música  e  a  literatura,  muito  menos claramente  orientadas  espacialmente  e  mais  claramente  orientadas  ao movimento temporal, podem, no entanto, ser representadas igualmente segundo o modelo de territorialização e enquadramento das artes visuais e arquitetônicas. 

A música também é emoldurada e envolve a extração de um ritmo vibratório do caos, que é então inserido na moldura construída para possibilitar o intercâmbio 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


19 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

entre o harmônico e o melódico. A vibração se torna harmônica; a melodia passa a  regular  a  união  e  a  construção  de  uma  “casa  sonora”,  um  intercâmbio  de movimentos vibratórios: 

A situação da música não parece diferente e talvez incorpore a moldura ainda mais poderosamente [do que nas artes visuais]. No entanto, diz-se que o som não tem moldura. Mas os compostos de sensações, blocos sonoros, possuem igualmente seções ou formas de enquadramento, que devem,  em  cada  caso,  se  unir  para  garantir  um  certo  fechamento.  Os casos mais simples são a ária melódica, que é um refrão monofônico; o motivo,  que  já  é  polifônico,  é  um  elemento  da  melodia  que  entra  no desenvolvimento de outra e cria contraponto; e o tema, como objeto de modificações harmônicas através de linhas melódicas. Essas três formas elementares constroem a casa sonora e seu território (Deleuze e Guattari, 1994, p. 189). 



Um  território  é  estabelecido  apenas  quando  as  qualidades/propriedades adquirem  suas  próprias  ressonâncias,  suas  próprias  formas  de  repetição  e reconstrução;  território  é  a  configuração  espaço-temporal  que  contém  esses ritmos e forças. A territorialização é o "ato do ritmo tornado expressivo, ou dos componentes de um meio tornados qualitativos." (Deleuze e Guattari, 1987, p. 315): os  ritmos  vibratórios  tornam-se  expressões  coloridas,  sonoras  e  táteis;  eles entram em contato e cruzam-se com a terra, um local ou geografia específica, que enquadra e condiciona suas extrações como qualidades. Ao mesmo tempo, uma qualidade passa a ser abstraída de seu meio e a geografia passa a ser definida como propriedade ou habitat: na constituição da moldura o cosmos é direcionado, através de planos construídos de coesão, a transformações e devires materiais, à reconstrução do corpo e à intensificação de suas forças, ao mesmo tempo em que investe seu meio em uma nova configuração de fechamentos e aberturas17.  O 

caos  é  antecipado,  emoldurado  e  acolhido  por  uma  dose  regulada,  tolerável  e, talvez, estimulante e transformadora. 

Se a pintura visa fazer com que todos os órgãos funcionem como um olho, se faz com que as próprias entranhas vejam, e se a música faz com que todos os órgãos  e  poros  do  corpo  funcionem  como  um  ouvido  sintonizado  ao  ritmo  e  a melodia,  se,  como  Deleuze  sugere,  a  pintura  materializa  cada  vez  mais 

  

17 Como Bogue sugere em sua análise esclarecedora dos escritos de Deleuze sobre as artes, "A arte, como disposição de qualidades expressivas, é o agente ativo na formação do território e no estabelecimento da 

  

identidade proprietária de seu ocupante.” (2003, p. 20) 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


20 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

profundamente o corpo enquanto a música o espiritualiza, isto é porque, através das  várias  artes,  o  corpo  é,  pelo  menos  por  um  momento,  diretamente  tocado pelas forças do caos das quais se protege tão cuidadosamente no hábito, clichê e doxa,  aqueles  movimentos  de  contenção  que  tornam  apenas  sensações previsíveis  e  pré-produzidas,  não  sensações  que  anunciam  o  futuro18.    O  que  a pintura,  a  música  e  a  literatura  suscitam  não  são  tantas  representações, percepções,  imagens  prontamente  disponíveis,  reconhecíveis,  diretamente interpretáveis, identificáveis, assim como o clichê, a opinião popular, o bom senso ou  o  cálculo:  elas  produzem  e  geram  sensações  nunca  antes  experimentadas, percepções do que nunca foi percebido antes ou talvez pode não ser percebido de outra forma. As artes visuais transformam forças invisíveis em forças visíveis; as artes musicais "tornam sonoras as forças não sonoras" (Deleuze, 2003, p. 48), em resumo, extraem algo imperceptível do cosmos e o revestem com os materiais sensíveis que o cosmos fornece para criar sensação, não uma sensação de algo, mas pura intensidade, um impacto direto nos nervos e órgãos do corpo. 

A pintura consiste em tornar o invisível visível e a música em fazer soar o inaudível, cada uma sendo expressão e exploração do irrepresentável19.  A arte não consiste na ativação das percepções e sensações do corpo vivido – a mescla e indecidibilidade de sujeito e objeto, vidente e visto em uma carne comum como sugerido por Straus (1963) e posteriormente elaborado por Merleau-Ponty (1968), mas sobre a transformação do corpo vivido em um poder inabitável, uma força desencadeada que transforma o corpo junto com o mundo. A resposta de Deleuze às  leituras  fenomenológicas  que  consideram  o  corpo  vivido  como  local  para  a 

  

18 "[A música] retira os corpos de sua inércia, da materialidade de sua presença: ela desencarna os corpos [.. ] 

De certo modo, a música começa onde termina a pintura, e é isto o que queremos dizer quando falamos de uma superioridade da música. Ela está instalada em linhas de fuga que atravessam os corpos, mas que encontram consistência em outros lugares, enquanto a pintura se instala mais longe, onde o corpo escapa de si mesmo, mas ao escapar, o corpo descobre a materialidade de que é composto, a presença pura da qual é feito, o que não descobriria de outra forma. A pintura, em suma, descobre a realidade material dos corpos com seus sistemas de linhas de cores e seu órgão polivalente, o olho [. .] Quando a música configura seus  sistemas  sonoros  e  seu  órgão  polivalente,  o  ouvido,  dirige-se  a  algo  muito  diferente  da  realidade material  dos  corpos.  Dá  um  corpo  desencarnado  e  desmaterializado  à  mais  espiritual  das  entidades." 

(Deleuze, 2003, p. 47) 

19 "Os artistas são como filósofos. A pouca saúde que eles possuem é frequentemente muito frágil, não por causa de suas doenças ou neuroses, mas porque viram algo na vida que é demais para qualquer um, demais para si mesmos, e isso colocou sobre eles a marca silenciosa da morte. Mas essa também é a fonte ou o fôlego que os sustenta através das doenças dos vividos (o que Nietzsche chamou de saúde)”. (Deleuze e 

  

Guattari, 1994, p. 172-173) 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


21 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

produção de arte é altamente crítica, embora seja evidente que ele deva não tanto a Merleau-Ponty quanto a Uexküll (como veremos em mais detalhes no próximo capítulo, um fenomenólogo ou semiótico não do sujeito humano consciente, mas do animal), e sua compreensão da natureza como contraponto padronizado de ambientes fenomenologicamente selecionados: a aranha carrega em sua teia uma imagem  complexa  da  presa  que  deve  capturar  –  sua  teia  é  um  mapa  e  um contraponto da mosca. Não obstante, a crítica de Deleuze à fenomenologia é clara: a carne é o campo de elaboração das sensações, mas não pode ser confundida como  a  própria  sensação.  A  sensação  anuncia  o  devir  não-humano  da humanidade, a superação evolutiva do homem: 

em resumo, o ser da sensação não é a carne, mas o composto de forças não-humanas  do  cosmos,  dos  devires  não-humanos  do  homem  e  da casa ambígua que os troca e ajusta, os faz turbilhonar como os ventos. A carne é apenas o revelador que desaparece no que revela: o composto da sensação (Deleuze e Guattari, 1994, p. 183). 



Imponderáveis  cosmológicos  –  entre  os  mais  óbvios,  as  forças  de temporalidade,  gravidade,  magnetismo  –  igualmente  os  objetos  de  exploração científica,  filosófica  e  artística,  estão  entre  as  forças  invisíveis,  não  ouvidas  e imperceptíveis da terra, forças além do controle da vida que animam e estendem a  vida  além  de  si  mesmas.  A  arte  gera  devires,  não  devaneios  imaginativos  –  a elaboração de imagens e narrativas nas quais um sujeito pode se reconhecer, não autorrepresentações, narrativas, confissões, testemunhos do que é e já foi –, mas devires materiais, nos quais essas forças universais imponderáveis são tocadas e tornam-se envolvidas pela vida, na qual a vida se dobra para abraçar seu contato com a materialidade, na qual cada um troca alguns elementos ou partículas com o outro para vir a ser mais e vir a ser outro. 

É por essa razão que a arte não é frívola, uma indulgência ou luxo, um enfeite do que é mais central: é a forma mais vital e direta de impacto sobre e através do corpo, a geração de ondas vibratórias, ritmos, que atravessam o corpo e fazem dele um elo com forças sobre as quais, de outra forma, não poderia perceber ou agir. Isso explica a universalidade e ubiquidade cultural ou humana da arte: é o modo  de  cultura  mais  direto  de  aprimoramento  ou  intensificação  dos  corpos, modo cultural para elaboração de sensações e, portanto, a dívida mais intensa da 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


22 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

cultura com as forças caóticas que caracteriza como natureza. Embora não exista arte universal, não exista uma forma de arte, música ou pintura que apele por toda parte  da  mesma  maneira,  também  é  verdade  que  não  há  cultura  sem  suas próprias  artes,  sem  suas  próprias  formas  de  aprimoramento  e  intensificação corporal. 

A arte é a abertura do universo para o devir-outro, assim como a ciência é a abertura do universo para a ação prática, para o devir-útil e a filosofia é a abertura do  universo  para  o  devir-pensamento.  A  arte  é  a  intensificação  mais  direta  da ressonância e dissonância entre os corpos e o cosmos, entre um meio ou ritmo e outro.  É  o  que  afeta  o  corpo  mais  diretamente,  o  que  intensifica  e  afeta  mais visceralmente. Através do plano de composição que projeta, a arte é a maneira pela qual o universo intensifica mais diretamente a vida, enerva os órgãos, mobiliza forças.  É  a  passagem  da  casa  para  o  universo,  do  território  para  a desterritorialização, "do finito para o infinito" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 180), do corpo do ser vivo para o próprio universo. O que a filosofia pode oferecer à arte não  é  uma  teoria  da  arte,  uma  elaboração  de  seus  conceitos  silenciosos  ou subdesenvolvidos, mas o que a filosofia e a arte compartilham em comum – seus enraizamentos  no  caos,  suas  capacidades  de  surfar  as  ondas  de  um  universo vibratório  sem  direção  ou  propósito,  em  suma,  suas  capacidades  de  ampliar  o universo, permitindo que seu potencial se realize de outra forma, emoldurado por conceitos e afetos. Elas estão entre as formas mais vigorosas pelas quais a cultura gera um pequeno espaço de caos dentro do caos, onde o caos pode ser elaborado, sentido, pensado. 



Referências  



BERGSON, Henri. Matter and Memory. Trad. N. M. Paul e W. S. Palmer. Nova Iorque: Zone, 1988. 

BOGUE, Ronald. Deleuze on Music, Painting, and the Arts. Nova Iorque: Routledge, 2003. 

BUCHANAN, Ian; SWIBODA, Marcel (Orgs.). Deleuze and Music. Edinburgo: University of Edinburgh Press, 2004. 

  



Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


23 





  

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 



  

CACHE, Bernard. Earth Moves: The Furnishing of Territories. Trad. Anne Boyman. 

Cambridge: MIT Press, 1995. 

CHATWIN, Bruce. The Songhnes. Nova Iorque: Viking, 1987. 

DELEUZE,  Gilles.  Francis  Bacon:  The  Logic  of  Sensation.  Trad.  Daniel  W  Smith. 

Mineápolis: University of Minnesota Press, 2003. 

DELEUZE,  Gilles;  GUATTARI,  Felix.  A  Thousand  Plateaus:  Capitalism  and Schizophrenia.  Vol.  2.  Trad.  Brian  Massumi.  Mineápolis:  University  of  Minnesota Press, 1987. 

DELEUZE,  Gilles;  GUATTARI,  Felix.  What  Is  Philosophy?  Trad.  Hugh  Tomlinson  e Graham Burchell. Nova Iorque: Columbia University Press, 1994. 

DERRIDA, Jacques. The Truth in Painting. Trad. Geoffrey Bennington e Ian McLeod. 

Chicago: University of Chicago Press, 1987. 

DUE, Reidar. Deleuze. Cambridge: Polity, 2007. 

GROSZ, Elizabeth. The Nick of Time: Politics, Evolution, and the Untimely. Durham, Carolina do Norte: Duke University Press, 2004. 

GROSZ,  Elizabeth.  Time  Travels:  Feminism,  Nature,  Power.  Durham,  Carolina  do Norte: Duke University Press, 2005. 

HALLWARD,  Peter.  Out  of  this  World:  Deleuze  and  the  Philosophy  of  Creation. 

Londres: Verso, 2006. 

MERLEAU-PONTY,  Maurice.  The  Visible  and  the  Invisible.  Trad.  Alphonso  Lingis. 

Chicago: Northwestern University Press, 1968. 

STRAUS,  Erwin.  The  Primary  World  of  the  Senses:  A  Vindication  of  Sensory Experience. Trad. Jacob Needleman. Londres: Collier-MacMillan, 1963. 





Recebido em: 12/09/2025 

Aprovado em: 14/10/2025 











Universidade do Estado de Santa Catarina – UDESC  

Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas – PPGAC 

Centro de Artes, Design e Moda – CEART 

Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas 

Urdimento.ceart@udesc.br 

  

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   


24 

index-20_1.png





index-22_1.png





index-17_1.png





index-6_1.png





index-2_3.png
®





index-2_4.png





index-6_2.png
irdimento






index-12_2.png
irdimento






index-9_1.png





index-2_1.png





index-8_1.png





index-23_2.png
irdimento






index-14_1.png





index-23_1.png





index-21_1.png





index-1_1.png





index-15_2.png
irdimento






index-7_1.png





index-13_1.png





index-18_2.png
irdimento






index-5_1.png





index-10_1.png





index-17_2.png
irdimento






index-4_2.png
irdimento






index-19_2.png
irdimento






index-3_1.png





index-4_1.png





index-14_2.png
irdimento






index-19_1.png





index-24_2.png
irdimento






index-22_2.png
irdimento






index-16_1.png





index-7_2.png
irdimento






index-20_2.png
irdimento






index-12_1.png





index-10_2.png
irdimento






index-1_2.png
rdimento





index-13_2.png
irdimento






index-1_4.png





index-5_2.png
irdimento






index-3_2.png
irdimento






index-15_1.png





index-11_2.png
irdimento






index-1_3.png
B
-,





index-8_2.png
irdimento






index-18_1.png





index-24_1.png





index-9_2.png
irdimento






index-16_2.png
irdimento






index-2_2.png
irdimento






index-21_2.png
irdimento






index-11_1.png





