
 
     1 
 

  
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

 
 

Elizabeth Anne Grosz  

Tradução: Mateus Scota 

 

 

 

 

Para citar este artigo: 
 
GROSZ, Elizabeth Anne. Caos. Cosmos, Território, 
Arquitetura. Tradução: Mateus Scota. Urdimento – 
Revista de Estudos em Artes Cênicas, Florianópolis, v. 3, 
n. 56, dez. 2025. 
 
 
 

 DOI: 10.5965/1414573103562025e0701 
 

       
         A Urdimento esta licenciada com: Licença de Atribuição Creative Commons – (CC BY 4.0) 

 
 
 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR


 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   2 

 

 

Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz1  

Tradução: Mateus Scota2 

Resumo 

O texto a seguir foi extraído do livro Chaos, Territory, Art: Deleuze and the Framing of the 
Earth (2008) de Elizabeth Grosz. Nele, Grosz concentra-se sobre as condições de 
existência da arte no que tange a separação e ordenação de planos de composição sobre 
o caos imanente, natural. Suas explorações são orientadas pelos escritos de Gilles 
Deleuze, Félix Guattari e Luce Irigaray, que propõem aberturas da natureza e da cultura 
para as forças não reconhecidas e indeterminadas, oriundas do caos natural. Grosz 
compreende que tais forças são capazes de promulgar novas maneiras de conceituar a 
política e as formas pelas quais a arte e a política podem ser conectadas e repensadas. 
 
Palavras-chave: Arte. Território. Enquadramento. Gesto arquitetônico. Terra.  

 
Chaos. Cosmos, Territory, Architecture 
 

Abstract 
 
The hereafter text is extracted from Elizabeth Grosz's book Chaos, Territory, Art: Deleuze 
and the Framing of the Earth (2008). In it, Grosz focuses on the conditions of art's 
existence as a separation and ordering of compositional planes within chaos imanente 
on the natural world. Her explorations are guided by the writings of Gilles Deleuze, Félix 
Guattari, and Luce Irigaray, who propose openings of nature and culture to unrecognized 
and undetermined forces, emerging from the natural chaos. Grosz understands that 
such forces can promulgate new ways of conceptualizing politics and the ways in which 
art and politics can be connected and rethought.  
 
Keywords: Art. Territory. Framing. Architectural gesture. Earth.  

 
Caos. Cosmos, Territorio, Arquitectura 

 
Resumen 
 
El siguiente texto es un extracto del libro de Elizabeth Grosz, Chaos, Territory, Art: 
Deleuze and the Framing of the Earth (2008). En él, Grosz se centra en las condiciones 
de la existencia del arte como separación y ordenación de planos compositivos dentro 
de un caos natural inmanente. Sus exploraciones se inspiran en los escritos de Gilles 
Deleuze, Félix Guattari y Luce Irigaray, quienes proponen la apertura de la naturaleza y 
la cultura a fuerzas desconocidas e indeterminadas, originadas del caos natural. Grosz 
entiende que estas fuerzas son capaces de impulsar nuevas formas de conceptualizar 
la política y las maneras en que el arte y la política pueden conectarse y repensarse. 
 
Palabras clave: : Arte. Territorio. Enmarcación. Gesto arquitectónico. Tierra. 

  

 
1 Filosofa australiana e teórica feminista. Professora Dra. Emérita de Estudos Femininos Jean Fox O’Barr na 

Duke University em Durham, Carolina do Norte, EUA.  
 
2 Doutorado em Artes Cênicas pela Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). Mestrado em Artes 

Visuais pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Graduação – bacharelado em Artes Cênicas pela 
UFSM. Prof. Dr. Departamento de Dança da Universidade Estadual do Paraná (UNESPAR).  

   mateus_scota@yahoo.com.br   
  http://lattes.cnpq.br/1687567471691538    https://orcid.org/0000-0001-6698-4880  



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   3 

 

 

A arte e nada como a arte! Ela é a grande possibilitadora da 
vida, a grande sedutora para a vida, a grande estimulante da 
vida. A arte [é a] única força contrária superior, em oposição a 
toda vontade de negação da vida. 

 

(A Vontade de Poder, Friedrich Nietzsche) 

 

Este pequeno livro é dedicado a questões sobre a ontologia, isto é, as 

estruturas material e conceitual da arte. Embora eu não seja treinada nas artes 

visuais ou espaciais, existem, no entanto, muitos pontos de sobreposição, regiões 

de intersecção, que dizem respeito à arte e à filosofia, e são essas preocupações 

compartilhadas que quero explorar aqui. Quero discutir as "origens" da arquitetura, 

música, pintura - de fato, as artes em geral -, mas não as origens históricas, 

evolutivas ou materiais da arte, passíveis de confirmação por algum tipo de 

evidência material ou pesquisa empírica que interessaria a arqueólogos, 

antropólogos ou historiadores. Em vez disso, pretendo explorar as condições do 

surgimento da arte, o que torna a arte possível, quais conceitos a arte implica, 

assume e elabora. Essas, é claro, estão ligadas a forças evolucionárias e materiais, 

isto é, à elaboração histórica da vida, mas são, no entanto, metafísica ou 

ontologicamente separáveis delas. 

Arte, de acordo com Gilles Deleuze, não produz conceitos, embora resolva 

problemas e provocações. Ela produz sensações, afetos, intensidades como seu 

modo de abordar problemas, que as vezes se alinham com e se vinculam a 

conceitos, o objeto da produção filosófica, que é como a filosofia lida com ou 

encaminha problemas. Portanto, a filosofia pode ter um lugar não tanto na 

avaliação da arte (como a estética tentou fazer), mas ao abordar as mesmas 

provocações ou incitações à criação que a arte enfrenta – através de diferentes 

meios e com diferentes efeitos e consequências. A filosofia pode tornar-se a 

gêmea ou irmã da arte e suas várias práticas, nem juíza, nem porta-voz da arte, 

mas sua irmã igualmente rebelde, trabalhando ao lado da arte sem elucidá-la ou 

falar por ela, sendo provocada pela arte e compartilhando as mesmas motivações 

para o surgimento de inovação e invenção. Meu objetivo é desenvolver uma 

filosofia não-estética da arte, uma filosofia apropriada para as artes que não 

substitua a história e a crítica da arte, nem pretenda fornecer uma avaliação do 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   4 

 

 

valor, qualidade ou significado da arte, mas, em vez disso, lide com as forças e 

potências comuns da arte, as regiões de sobreposição entre as várias artes e a 

filosofia. 

Meus guias nas explorações a seguir serão os escritos de Deleuze e Deleuze 

e Guattari juntos e suas críticas à significação e subjetivação, os dois paradigmas 

dominantes que orientaram tanto a política feminista quanto a pós-moderna; e os 

escritos de Irigaray, com sua insistência na especificidade sexual e na diferença 

corporal irredutível como o próprio motor da produção cultural e filosófica. Por 

meio de Deleuze, Guattari e Irigaray, e suas aberturas da natureza e da cultura para 

forças não reconhecidas e abertas a continuidade, meus objetivos serão 

desenvolver novas maneiras de abordar e pensar sobre as artes e as forças que 

elas mobilizam e transformam e, portanto, indiretamente, novas maneiras de 

conceituar a política e as formas pelas quais arte e política podem ser conectadas 

e repensadas. 

Em meu trabalho anterior, concentrei-me nas maneiras pelas quais os corpos 

e as forças do espaço, tempo e materialidade, isto é, a natureza, possibilitaram, 

em vez de inibir, a produção cultural e política3.  Neste capítulo, através de Deleuze, 

Guattari e Irigaray, gostaria de abordar como essas forças se coadunam para 

permitir a explosão produtiva das artes a partir das provocações colocadas pelas 

forças da terra (forças cosmológicas que podemos entender como caos, 

indeterminação material e orgânica) com as forças dos corpos vivos, de forma 

alguma exclusivamente humanos, que exercem sua energia ou força através da 

produção do novo e criam, através de seus esforços, redes, campos, territórios 

que temporária e provisoriamente abrandam o caos o suficiente para extrair dele 

algo que não é tão útil quanto intensificador, uma performance, um refrão*, uma 

organização de cor ou movimento que, eventualmente transformado, possibilita e 

 
3 Ver, em particular, Grosz, 2004 e Grosz, 2005. 
 
* NT: Nos escritos de Deleuze e Guattari, a palavra francesa ritournelle possui amplo campo semântico, 

remetendo tanto ao refrão de uma canção quanto ao sentido erudito do ritornello italiano, ligado ao retorno 
na estrutura musical. Na tradução para a língua inglesa, desenvolvida por Brian Massumi, o termo foi vertido 
como refrain, que abarca o refrão com um sentido de repetição. Outras traduções dos textos de Deleuze e 
Guattari para a língua portuguesa transpõe o ritournelle como ritornelo, mantendo a referência ao termo 
italiano. Em português, refrão mantém esse sentido: parte da canção que se repete e cria uma unidade 
rítmica (familiar), territorializando àquilo que é inicialmente desterritorializado. Sendo assim, opto pelo uso 
do termo refrão nesta tradução, entendendo que ele não produz perdas no valor semântico e aproxima o 
entendimento daquilo que o texto de Grosz trata. 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   5 

 

 

induz a arte. 

Deleuze sugere, em oposição às abordagens filosóficas ou fenomenológicas 

das artes que analisam sua intencionalidade ou o engajamento mútuo de sujeitos 

e objetos nas obras de arte, que as artes produzem e geram intensidade, que 

impacta diretamente o sistema nervoso e intensifica a sensação. A arte é mais a 

arte do afeto do que da representação, um sistema de forças dinamizadas e 

impactantes, em vez de um sistema de imagens singulares que funcionam sob o 

regime dos signos4.  Nas artes, interessa-me aqui considerar todas as formas de 

criatividade ou produção que geram intensidade, sensação ou afeto: música, 

pintura, escultura, literatura, arquitetura, design, paisagem, dança, performance e 

assim por diante. Não estou interessada em fornecer avaliações qualitativas de 

obras de arte, em distinguir arte "boa" de "ruim" ou alta e baixa arte, em estabelecer 

algum tipo de hierarquia das várias artes, mas em explorar as relações peculiares 

que a arte estabelece entre o corpo vivo, as forças do universo e a criação do 

futuro, a mais abstrata das questões, que, se forem abstratas o suficiente, podem 

nos fornecer uma nova maneira de compreender o concreto e o vivido. 

O que distingue as artes de outras formas de produção cultural são as 

maneiras pelas quais a produção artística se funde, intensifica e eterniza ou 

monumentaliza a sensação. A produção material – a produção de mercadorias – 

embora possa gerar sensação, é, no entanto, direcionada para a realização de 

atividades, tarefas, objetivos ou fins. A produção de mercadorias, mesmo as 

"mercadorias artísticas", dirige-se à geração de sensações pré-experienciadas, 

sensações conhecidas antecipadamente, que afetam de maneira particularmente 

triste ou alegre. É por isso que não está claro se Deleuze entende a música popular 

ou a arte produzida em massa, o kitsch, como artístico, embora ele certamente 

entenda seus efeitos intensificadores5.  A arte permite que a matéria se torne 

 
4 Sensações, afetos e intensidades, embora não sejam facilmente identificáveis, estão clara e intimamente 

ligadas às forças, particularmente às forças corporais e suas transformações qualitativas. O que as diferencia 
da experiência ou de qualquer enquadramento fenomenológico é o fato de elas vincularem o corpo vivido ou 
fenomenológico às forças cosmológicas, forças externas, que o próprio corpo nunca pode experimentar 
diretamente. Afetos e intensidades atestam a imersão e participação do corpo na natureza, caos, 
materialidade: "Os afetos são precisamente esses devires não humanos do homem, como os perceptos – 
entre eles a cidade – são as paisagens não humanas da natureza" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 169).  

 
5 Veja Buchanan e Swiboda (2004), e especialmente “Deleuze e a Música Pop”, de Ian Buchanan; O próprio 

Deleuze claramente têm preferência por obras que podem ser consideradas de alto modernismo, mas não 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   6 

 

 

expressiva, não apenas para satisfazer, mas também para intensificar – ressoar e 

se tornar mais do que ela mesma. Isso não quer dizer que a arte esteja sem 

conceitos; simplesmente que os conceitos são subprodutos ou efeitos, e não o 

próprio material da arte. A arte é a regulação e organização de seus materiais – 

tinta, tela, concreto, aço, mármore, palavras, sons, movimentos corporais e, de 

fato, quaisquer materiais – de acordo com restrições autoimpostas, a criação de 

formas através das quais esses materiais geram e intensificam a sensação e, 

assim, impactam diretamente corpos vivos, órgãos e sistemas nervosos. 

O que a filosofia pode contribuir para uma compreensão da arte além da 

estética, ou seja, uma teoria da arte, uma reflexão sobre a arte? Em vez de se 

impor sobre a arte, tomando a arte como objeto, como a filosofia pode trabalhar 

com a arte ou talvez com e ao lado da arte, um ponto de retransmissão ou 

conexão com a arte? Somente buscando o que é compartilhado com a arte, que 

origem comum elas compartilham nas forças da terra e do corpo vivo, que 

maneiras elas dividem e organizam o caos para criar um plano de coerência, um 

campo de consistência, um plano de composição no qual se pensa e se cria6.  Em 

outras palavras, que dívida comum a arte e a filosofia compartilham com essas 

forças, caos, que cada uma a seu modo deve desacelerar, decompor, canalizar e 

desenvolver (através da construção do plano de imanência na filosofia e a 

constituição do plano de composição nas artes)? Como, em outras palavras, as 

artes e a filosofia ("teoria") criam? Com quais recursos? Técnicas? Contraforças? E 

o que elas criam quando criam "obras", obras filosóficas e artísticas? 7 

 
está claro que seu entendimento da arte como monumentalização da sensação não seja uma caracterização 
mais geral de todas as artes, incluindo as mais cotidianas e as mais populares, os objetos mais prontos ou 
encontrados, a mais cotidiana das performances. 

 
6 Se a filosofia não pode ser entendida como a disciplina mestra pela qual as artes podem ser compreendidas, 

é igualmente verdade que a arte não pode ser entendida como o ponto culminante ou fruição da filosofia, 
como um texto recente afirmou: "Em seus trabalhos posteriores, Deleuze aborda essas questões de 
subjetividade, liberdade e criação e ele o faz em grande parte no domínio da estética. Deleuze transforma a 
estética em uma espécie de disciplina mestra da filosofia, substituindo a ontologia do sentido e da repetição 
desde o início do trabalho" (Due, 2007, p. 164). Isso é tanto confundir a compreensão de Deleuze da arte com 
uma estética e a interpretar mal as relações entre filosofia e arte como uma relação de hierarquia ou 
"domínio". 

 
7 Peter Hallward argumenta uma posição oposta à de Due: que Deleuze posiciona a filosofia como o 

contraponto mais espiritualizado e menos materializado da arte, um passo além e acima da arte naquilo que 
ele percebe como o movimento de Deleuze além da materialidade: "Se, então, a filosofia possui algum 
privilégio sobre a arte, é simplesmente o de ser capaz de ir ainda mais longe na espiritualização de seu meio. 
Ou melhor, a filosofia é precisamente essa forma de pensar que não requer nenhum meio. Enquanto a arte 
trabalha através do som, da luz ou da pintura, ou das palavras, a filosofia como Deleuze concebe funciona 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   7 

 

 

Quero começar com um senso mítico de "o começo". "No começo" é o caos, 

o movimento rodopiante e imprevisível de forças, oscilações vibratórias que 

constituem o universo. O caos aqui pode ser entendido não como desordem 

absoluta, mas como uma infinidade de ordens, formas, vontades – forças que não 

podem ser distinguidas ou diferenciadas uma da outra, tanto a matéria quanto 

suas condições de ser de outra maneira, o real e o virtual de maneira indistinguível. 

Em algum lugar deste universo caótico, em uma ocorrência relativamente rara, 

através do acaso, a aleatoriedade molecular gera proteínas orgânicas, células, 

proto-vida. Tal vida só pode existir e perpetuar-se na medida em que pode extrair 

do caos giratório e experiencialmente avassalador que é a natureza, a 

materialidade e suas forças imanentes, aqueles elementos, substâncias ou 

processos de que necessita, e conseguir, de algum modo, suspender ou lançar à 

sombra a profusão de forças que a envolvem e a cercam de modo a poder 

incorporar o que precisa. Henri Bergson, uma das principais influências filosóficas 

de Deleuze, entende isso como uma esqueletização de objetos: nós percebemos 

apenas que nos interessa, se é útil para nós, aquilo com o qual nossos sentidos, 

através da evolução, foram sintonizados (Bergson, 1988). Ou seja, a vida, mesmo a 

célula orgânica mais simples, carrega seu passado com seu presente como 

nenhum objeto material. Essa memória incipiente dota a vida de criatividade, a 

capacidade de elaborar uma resposta inovadora e imprevisível aos estímulos, de 

reagir ou, antes, de simplesmente agir, envolver a matéria em si mesma, 

transformar a matéria e a vida de maneiras imprevisíveis. 

Essa vida elementar só pode evoluir, tornar-se mais, desenvolver-se e 

elaborar-se na medida em que exista algo fundamentalmente instável no meio e 

na constituição orgânica. A evolução da vida pode ser vista não apenas na 

crescente especialização e bifurcação ou diferenciação das formas de vida uma 

da outra, na elaboração e desenvolvimento de morfologias e formas corporais 

profundamente variáveis, mas, acima de tudo, em seu tornar-se artístico, em suas 

autotransformações, que excedem os requisitos simples da existência. Seleção 

sexual, a consequência da diferença sexual ou da bifurcação morfológica - uma 

 
através de nada além de si mesma” (Hallward, 2006, p. 129). A leitura de Hallward implica uma organização 
hierárquica no entendimento de Deleuze das relações entre ciência, arte e filosofia que não tem base textual 
nos escritos de Deleuze. 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   8 

 

 

das mais antigas transformações na evolução da vida na Terra e, sem dúvida, a 

invenção mais importante que a vida trouxe à tona, o próprio mecanismo para 

garantir a geração interminável de variações morfológicas e genéticas, o próprio 

mecanismo da diferença biológica – é também, por esse fato, a abertura da vida 

à indeterminação de gosto, prazer e sensação8.  A vida elabora a si mesma fazendo 

suas formas corporais e seus territórios arcaicos, agradáveis (ou irritantes), 

performativos, ou seja, intensificados por sua integração na forma e seu impacto 

nos corpos. 

Há muita "arte" no mundo natural, a partir do momento em que há seleção 

sexual, a partir do momento em que existem dois sexos que atraem o interesse e 

o gosto um do outro por meio de sensações visuais, auditivas, olfativas, táteis e 

gustativas. A beleza assombrosa do canto dos pássaros, a performance 

provocadora da exibição erótica em primatas, a atração de insetos pelo perfume 

das plantas, todas vão além da mera sobrevivência, que Darwin entende em 

termos de seleção natural: essas formas de seleção sexual, atração sexual, 

afirmam a excessividade do corpo e da ordem natural, sua capacidade de revelar 

um ao outro o que surpreende, o que é inútil, mas atrai e apela. Cada um afirma 

uma superabundância de recursos além da necessidade de mera sobrevivência, 

ou seja, da capacidade da matéria e da vida de trocar entre si, de entrar em devires 

que transformam cada um. Eles atestam o impacto artístico da atração sexual, o 

devir-outro que a sedução implica. Essa não é uma relação homeostática de 

estabilização, o acúmulo e gasto de energias libidinais que Freud vê como o 

fundamento da sexualidade orgástica, mas uma má adaptação fundamentalmente 

dinâmica, desajeitada e que permite a produção do frívolo, desnecessário e 

agradável, o sensorial por si só. 

A arte propriamente dita, em outras palavras, surge quando a sensação pode 

 
8 Veja o capítulo 3 de Grosz (2004) para uma discussão sobre os efeitos indeterminados, às vezes até 

desestabilizadores, que a seleção sexual exerce sobre as operações implacáveis da seleção natural e seu lugar 
na geração de música, linguagem e artes. Usei o entendimento de Irigaray sobre uma diferença sexual 
irredutível para elaborar e explicar o relato de Darwin sobre a seleção sexual: sua concepção da capacidade 
de atrair parceiros sexuais está fundamentalmente ligada à bifurcação sexual, às diferenças corporais – sejam 
elas quais forem – entre machos e fêmeas e as várias categorias de forma corporal que todos os corpos vivos 
aproximam. É essa diferença que atrai, seduz, apela, embora não o faça de maneira previsível ou clara. É a 
indeterminação do apelo sexual que garante que os processos de evolução nunca sejam previsíveis com 
antecedência. É essa indeterminação que a sociobiologia e outros ramos determinísticos da teoria da evolução 
parecem incapazes de abraçar. 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   9 

 

 

se desprender e ganhar autonomia de seu criador e de quem a percebe, quando 

algo do caos do qual é extraído pode respirar e ter vida própria. Deleuze elabora o 

conceito de sensação tal como foi desenvolvido em The Primary World of the 

Senses, de Erwin Straus (1963), onde designa uma relação entre um sujeito e o 

mundo precedendo a racionalidade e o conhecimento, a percepção e o intelecto, 

nos quais sempre há uma mútua transformação entre eles: 

O sujeito sensível não possui sensações, mas, antes, em seu ato de 
senciência ele tem primeiro a si mesmo. Na experiência sensorial, 
desdobra-se o devir do sujeito e o acontecimento do mundo. Eu me torno 
na medida em que algo acontece, e algo acontece (para mim) somente 
na medida em que me torno. O Agora do sentir não pertence apenas à 
objetividade, nem à subjetividade, mas necessariamente a ambos juntos. 
Ao sentir, tanto o eu quanto o mundo se desdobram simultaneamente 
para o sujeito sensível; o ser sensível experimenta a si mesmo e ao 
mundo, a si mesmo no mundo, a si mesmo com o mundo (Straus, 1963, 
p. 351). 

 

Seguindo Straus ao ver a sensação como aquilo que devém, formando um 

dos elos entre o sujeito e o mundo, Deleuze considera a sensação como aquilo 

que o sujeito e o objeto compartilham, mas não é redutível nem ao sujeito, nem 

ao objeto, nem à relação entre eles. Sensação é aquilo que a arte forma a partir 

do caos, por meio da extração de qualidades. 

A filosofia, como a arte e a ciência, se baseia no e sobre o caos. A 

indeterminação caótica do real, seus impulsos à variação incessante, dá origem à 

criação de redes, planos, zonas de coesão, que não mapeiam esse caos, mas 

extraem vigor, força, material dele para uma ação provisória e uma coesão aberta, 

modos temporários de ordenação, desaceleração, filtragem. Se a filosofia, através 

do plano de imanência ou consistência, dá vida a conceitos que vivem 

independentemente do filósofo que os criou, mas que, ainda assim participam, 

atravessam e atestam o caos do qual são extraídos, assim também a arte, através 

do plano da composição que lança sobre o caos, dá vida à sensação que, 

desconectada de suas origens ou de qualquer destino ou recepção, mantém suas 

conexões com o infinito que expressa e do qual é extraída. Como jangadas gêmeas 

sobre o caos, filosofia e arte, junto com sua irmã mais séria, a ciência, enquadram 

o caos, cada uma à sua maneira, a fim de extrair algo consistente, composto, 

imanente, que usam para suas próprias ordenações (e, também, perturbamento) 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   10 

 

 

de recursos9.  

As diferentes artes são uma consequência dos vários experimentos de 

intensificação que marcaram a vida sexualizada na Terra, condicionados pela 

(histórica) construção de um plano de composição, um plano de técnicas, 

métodos e recursos compartilhados e diferenciantes, um plano transformado e 

reorientado pelas revoltas na produção artística, as revoluções da sensação que a 

história da arte, uma história que engloba o que geralmente consideramos 

também a pré-história da arte, provocou. A arte só é possível na medida em que 

esse plano preceda qualquer trabalho em particular; e cada obra de arte em 

particular encontra seu lugar, mesmo o lugar de perturbação, dentro desse plano, 

sem o qual não poderia funcionar como um ser de sensação, uma variedade 

sensorial. O plano de composição, que atravessa e, assim, mergulha, filtra e 

aglutina o caos pelo surgimento da sensação, é, portanto, uma imersão no caos, 

mas também um modo de perturbar e ordenar o caos através da extração daquilo 

que a vida pode buscar por si mesma e suas próprias intensificações a partir dessa 

complexidade giratória - sensações, afetos, perceptos, intensidades - de blocos 

de devir corporal que sempre coevoluem com blocos de devir da matéria ou de 

acontecimentos. 

Arte e natureza, arte na natureza, compartilham uma estrutura comum: a da 

produção excessiva e inútil – produção por si mesma, produção por causa da 

profusão e diferenciação. A arte extrai o que precisa – o excesso de cores, formas, 

materiais – da terra para produzir seus próprios excessos, sensações com vida 

própria, sensação como "vida não-orgânica". A arte, como a própria natureza, é 

sempre um estranho acoplamento, a união de duas ordens, uma caótica, a outra 

ordenada, uma dobrada e a outra se desenrolando, uma contração e outra 

dilatação, e é porque a arte é a inversão e transformação da profusão da natureza 

que ela também deve participar de, e precipitar, outros acoplamentos: "se a 

natureza é como a arte, é sempre porque combina esses dois elementos vivos em 

todos os sentidos: a Casa e o Universo, Heimlich e Unheimlich, território e 

 
9 "A arte luta efetivamente com o caos, mas para fazer surgir nela uma visão que a ilumina por um instante, 

uma Sensação [...] A arte não é o caos, mas uma composição de caos que produz a visão ou sensação, de 
modo que constitui, como Joyce diz, um caosmos, um caos composto – nem previsto, nem preconcebido [...] 
A arte luta com o caos, mas o faz para torná-lo sensorial." (Deleuze e Guattari, 1994, p. 204-205).  



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   11 

 

 

desterritorialização, os compostos melódicos finitos e o grande plano de 

composição infinito, o pequeno e o grande refrão" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 186). 

Assim, o primeiro gesto da arte não é, como Nietzsche acreditava, a exteriorização 

das próprias forças e energias corporais, a transformação de carne e sangue em 

tela e óleo, mas um gesto mais primário que requer a separação prévia de um 

corpo da terra, da natureza, do seu mundo. Deleuze entende, e neste ponto está 

em excepcional e raro acordo com Derrida, que o primeiro gesto da arte, sua 

condição metafísica e expressão universal, é a construção ou fabricação da 

moldura10.  "A arte leva um pouco de caos à moldura para formar um caos 

composto que se torna sensorial, ou do qual extrai uma sensação caóide como 

variedade" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 206). 

 

A arquitetura e a moldura 
 

O primeiro impulso artístico nessa reconstrução metafísica não é, portanto, 

a arte corporal, mas a arte arquitetônica. Para Deleuze, a arte é a extensão do 

imperativo arquitetônico para organizar o espaço da terra. A arte, desenvolvida ao 

lado dos sistemas território-casa e casa-território, é o que permite o surgimento 

de qualidades sensoriais puras, os dados ou materiais da arte. Esta arte não está 

enraizada na criatividade da humanidade, mas na superfluidade da natureza, na 

capacidade da terra de tornar o sensorial superabundante, no canto e na dança 

do pássaro, ou no campo de lírios balançando na brisa sob um céu azul. Enraíza a 

arte no natural e no animal, no resíduo evolutivo mais primitivo e sexualizado do 

patrimônio animal do homem. A arte é evolutiva, no sentido em que ela coincide-

com e aproveita as realizações evolutivas em vias de expressão que não têm mais 

nada a ver com a sobrevivência. A arte sequestra os impulsos de sobrevivência e 

os transforma através dos caprichos e intensificações da sexualidade, colocando-

os em uma nova ordem, uma nova prática. A arte é a sexualização da sobrevivência 

ou, igualmente, a sexualidade é a artistização, a exploração da excessividade, da 

natureza11.  

 
10 Veja Derrida (1987) e, particularmente, a noção de parergonalidade que ele desenvolve ali. 
 
11 “Talvez a arte comece com o animal, ao menos com o animal que recorta um território e faz uma casa 

(ambos são correlativos, ou até mesmo se confundam, por vezes, no que é chamado de habitat). O sistema 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   12 

 

 

A arte não está conectada por alguma relação intrínseca ao próprio corpo, 

mas exatamente o oposto: está conectada a esses processos de distanciamento 

e à produção de um plano de composição que abstrai a sensação do corpo. O 

surgimento da "moldura" é a condição de todas as artes e é a contribuição 

particular da arquitetura para domesticar o virtual, a territorialização das forças 

incontroláveis da terra. É a moldura que constitui a pintura e o cinema tão 

prontamente quanto a arquitetura; é a força arquitetônica do enquadramento que 

libera as qualidades de objetos ou acontecimentos que passam a constituir a 

substância, a matéria, da obra de arte12.  A moldura é o que estabelece o território 

a partir do caos que é a terra. A moldura é assim a primeira construção, as bordas, 

do plano de composição. Sem moldura ou limite, não pode haver território, e sem 

território, pode haver objetos ou coisas, mas não qualidades que podem se tornar 

expressivas, que podem intensificar e transformar os corpos vivos. O território, 

aqui, pode ser entendido como superfícies de curvatura ou inflexão variável que 

lhes incidem sobre singularidades, erupções ou acontecimentos. Território é 

aquele que é produzido pela elaborada, embora aparentemente inútil, atividade de 

construção, exibição e atração da atenção, que marca a maior parte da seleção 

sexual. 

Deleuze e Guattari fornecem um exemplo marcadamente arquitetônico para 

a discussão da performance do fascínio ou atração sexual: 

Todas as manhãs, o Scenopoetes dentirostris, uma ave das florestas 
tropicais chuvosas da Austrália, apanha folhas, as faz cair no chão e as 
vira para que a face interna mais pálida contraste com a terra. Dessa 
maneira, constrói um palco para si como um readymade; e diretamente 
acima, em uma trepadeira ou galho, enquanto afofa suas penas sob o 
bico para revelar suas penugens amarelas, canta um canto complexo 
composto de suas próprias notas e das de outros pássaros, que imita nos 
intervalos; é um artista completo. Esta não é uma sinestesia da carne, 
mas blocos de sensações no território - cores, posturas e sons que 

 
da casa-território transforma várias funções orgânicas – sexualidade, procriação, agressividade, alimentação. 
Mas essa transformação não explica o aparecimento do território e da casa; seria antes o inverso: o território 
implica o surgimento de qualidades sensoriais puras, de sensibilia que deixam de ser meramente funcionais 
e se tornam características expressivas, possibilitando uma transformação das funções." (Deleuze e Guattari, 
1994, p. 183). 

 
12 Deleuze e Guattari seguem Bernard Cache ao ver a arquitetura como o impulso primordial ou a forma de 

todas as artes, seus modos de formar um plano: "É possível definir arquitetura como a manipulação [...] da 
moldura. Arquitetura, a arte da moldura, não se referiria apenas aos objetos específicos que são edifícios, mas 
se referiria a qualquer imagem envolvendo qualquer elemento do enquadramento, isto é, a pintura assim 
como o cinema [...], e certamente muitas outras coisas.” (Cache, 1995, p. 2). 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   13 

 

 

esboçam uma obra de arte total. Esses blocos sonoros são refrões; mas 
também há refrões de posturas e cores, e posturas e cores estão sempre 
sendo introduzidas em refrões: curvando-se, endireitando-se, dançando 
em círculo e em uma linha de cores. Todo o refrão é o ser da sensação. 
Os monumentos são refrões. A este respeito, a arte é continuamente 
assombrada pelo animal (Deleuze e Guattari, 1994, p. 184). 

 

É nesse sentido que a arquitetura, e todas as artes que dela decorrem, estão 

ligadas ao canto dos pássaros, à dança olfativa dos insetos, às exibições 

performativas dos vertebrados, incluindo os humanos: são cada um a constituição 

de um território, um território sexualizado, o espaço que é propriamente seu no 

qual é possível promover a sedução sexual, extrair satisfação sexual e intensificar 

as forças sexuais. Mas, talvez mais significativamente, a constituição do território 

é a fabricação do espaço em que podem surgir as sensações, das quais um ritmo, 

um tom, uma coloração, um peso, uma textura podem ser extraídos e movidos 

para outro lugar, podem funcionar por si só, podem ressoar apenas por uma 

questão de intensidade. E, igualmente, na medida em que seu impulso primordial 

é a criação de território em ambos os mundos natural e humano, a arte também 

é capaz dessa destruição e deformação que desfaz territórios e lhes permite 

retornar para o caos do qual foram temporariamente arrancados. Enquadrar e 

desenquadrar tornam-se modos de arte de territorialização e desterritorialização 

através da sensação; o enquadramento torna-se o meio pelo qual o plano de 

composição compõe, desenquadrando seus modos de agitação e transformação. 

Na sua forma mais elementar, a arquitetura, a mais primordial e animal de 

todas as artes, faz pouco além de projetar e construir molduras; essas são suas 

formas básicas de expressão. Mesmo em suas formas contemporâneas mais 

sofisticadas, a arquitetura se constitui de molduras interligadas, molduras que 

podem se conectar, conter e ser contidas por outras molduras: arquitetura é a 

criação de molduras como cubos, cubos interconectados, cubos preservados ou 

distorcidos, cubos abertos, flexionados ou cortados13.  A moldura separa. Corta um 

 
13 "Estritamente falando, arquitetos projetam molduras. Isso pode ser facilmente verificado ao consultar os 

planos arquitetônicos, que nada mais são do que o entrelaçamento de molduras em todas as dimensões: 
planos, seções e elevações. Cubos, nada além de cubos [...] Em um texto chamado “Deblaiements d'art”, Henry 
Van de Velde apontou para um paralelismo entre a evolução histórica das formas das molduras e a das 
formas arquitetônicas. As pinturas finalizariam, por assim dizer, a série de molduras que compõem um edifício. 
Através de sucessivos desenquadramentos, passaríamos da tela da pintura para o afresco na parede, para o 
mosaico no chão e, finalmente, para o vitral na moldura da janela. Assim, a moldura de uma pintura seria 
residual, ou melhor, um rudimento de enquadramento arquitetônico." (Cache, 1995, p. 22). 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   14 

 

 

meio ou um espaço. Esse corte a vincula à constituição do plano de composição, 

à ordenação provisória do caos através do estabelecimento de uma grade ou 

ordem que captura fragmentos caóticos, estados caóides, para prendê-los ou 

reduzi-los ao espaço e ao tempo, uma estrutura e uma forma em que eles podem 

afetar e ser afetados pelos corpos. Esse corte do espaço da terra através da 

fabricação da moldura é o próprio gesto que compõe casa e território, dentro e 

fora, interior e paisagem de uma só vez e como pontos de variação máxima, os 

dois lados, do espaço da Terra. As qualidades estão agora soltas no mundo, não 

mais ancoradas em seu lugar "natural", mas colocadas no jogo de sensações que 

parte da mera sobrevivência para celebrar os meios e excessos. 

É por isso que a forma mais elementar da moldura é a divisória, seja parede 

ou tela, que, projetada para o chão, gera a lisura de um piso, que "rarefaz" e suaviza 

a superfície da terra, criando uma primeira territorialização (humana). O chão, 

sempre adquirindo suavidade, flexibilidade e consistência, faz da terra e da 

horizontalidade um recurso para desencadear cada vez mais sensações, para 

explorar os excessos de gravidade e movimento, as condições para o surgimento 

da dança e de práticas atléticas14.  A divisória projetada para a frente dá origem à 

parede, que constitui a possibilidade de um interior e um exterior, dividindo o 

habitável do natural (o caótico), transformando a própria terra em um espaço 

delimitável, um abrigo ou lar. A parede nos separa do mundo, de um lado, e cria 

outro mundo, um mundo construído e emoldurado, do outro lado. Embora ela, 

primariamente, divida, a parede também possibilita novas conexões, novas 

relações, relações sociais e interpessoais, com os do outro lado ("A parede é a 

base da nossa coexistência" [Cache, 1995, p. 24]). A parede desestabiliza e inflete 

o território criado pelo piso; contudo, dentro e através da parede, outra 

reterritorialização da terra é sempre imanente. 

Embora sua função mais direta e perceptível seja separar ou dividir, a parede 

funciona igualmente para selecionar e trazer para dentro. Nesse caso, a moldura 

pode ser convertida na janela, que visualiza seletivamente seu exterior natural, 

agora uma "paisagem", não mais além de sua partição, mas dentro do espaço 

 
14 "É a planicidade do palco que torna a coreografia provável, assim como é a planicidade do estádio que 

aumenta a probabilidade da prática de atletismo. O plano terrestre rarefaz a superfície da terra para permitir 
que as atividades humanas tomem forma." (Cache, 1995, p. 25). 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   15 

 

 

emoldurado da sala. Traz seletivamente um exterior agora emoldurado, uma visão 

ou vista. A parede escurece, impede a luz e as forças naturais; a janela agora os 

re-emoldura seletivamente para devolvê-los ao interior, trazendo iluminação para 

dentro. A parede, o piso e as janelas emolduram, ou seja, dividem e selecionam 

um ao outro e seu exterior coletivo; e juntos – sempre se aproximando da forma 

do cubo, mesmo quando acabam por deformar –, eles constituem uma partição 

final, um telhado. O teto, como o chão, é mais do que uma parede horizontal, mais 

do que uma caixa apresentada em qualquer orientação. Como argumenta Cache, 

o teto segue mais uma lógica da forma do que da função: o que explica por que 

ele pertence a um registro formal e mesmo geométrico – prisma, cúpula, cone ou 

pirâmide (1995, p. 26) – cada um com suas próprias linhas, figuras e singularidade, 

com seus modos de inflexão e curvatura15.  

Dentro da estrutura arquitetônica, em forma miniaturizada, a moldura replica 

a si mesma e sua função territorializadora através dos móveis, uma arquitetura no 

interior da arquitetura, uma arquitetura da arquitetura: "Embora classificados 

como objetos em nossa linguagem cotidiana, os móveis podem ser vistos como 

uma replicação interna da arquitetura. O armário é uma caixa na caixa, o espelho 

uma janela para o exterior, a mesa outro andar no chão". Não é surpreendente 

que, como enfatiza Cache — ele próprio fabricante de móveis —, o mobiliário, 

sendo aquilo que mais intimamente toca o corpo, esteja vinculado à estrutura 

arquitetônica por meio de uma contiguidade direta com o corpo e suas atividades. 

A mobília permite que o corpo seja mais diretamente afetado, mas também 

protegido, pelo caos de todas as forças externas: "Para nossos esforços mais 

íntimos ou abstratos, sejam eles na cama ou em uma cadeira, a mobília fornece o 

ambiente físico imediato no qual nossos corpos agem e reagem; para nós, animais 

urbanos, móveis são, portanto, nosso território principal. Arquitetura, objeto, 

geografia - móveis são a imagem onde as formas se fundem" (1995, p. 30). 

O real, o exterior, natureza, matéria, força, cosmos, geografia – todos os 

termos que podemos entender como expressões mais ou menos estáveis do caos 

– são aqueles que, vindos de fora, incitam a proliferação produtiva de recursos 

 
15 "A parede delimita e a janela seleciona: é essa a moldura de probabilidade dentro da qual encontramos o 

intervalo rarefeito do chão. Pertence ao regime de causas e do intervalo. O teto é de outra ordem: envolve um 
acontecimento; é o efeito da singularização." (Cache, 1995, p. 28). 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   16 

 

 

que revelam ou vislumbram um elemento, fragmento ou seção do caótico na 

forma de sensação. Esse real, o externo, caos, demarcado pela constituição de um 

território (finito e provisório), possibilita os aspectos mais calculáveis, mensuráveis 

e mapeáveis que caracterizam um local, a abertura do local à manipulação e 

controle científico e técnico; e a moldura construída, produzida por meio de uma 

regulação e particionamento de orientações no local, divide e seleciona o que o 

território, agora configurado como paisagem, uma vista, pode delimitar 

diretamente, e iluminar, o interior, as divisões e seleções feitas por grupos e 

comunidades. E dentro da moldura construída, como uma moldura dentro de uma 

moldura dentro de uma moldura, nossos corpos e seus suportes corporais, 

mobílias, coexistem para transformar nosso corpo uma abundância de sensações 

e ações. Os móveis trazem o exterior para dentro, mas apenas na medida em que 

ele próprio é extraído e transformado a partir deste exterior, despojado, 

retrabalhado, refinado, em suma, um exterior agora construído, regulado, interno. 

Nesse processo de territorialização, desterritorialização e reterritorialização, o 

corpo torna-se intimamente conectado e informado pelos movimentos 

peristálticos, sístole e diástole, contração e expansão, do próprio universo. Corpo 

e universo, entrelaçados em concavidade/convexidade mútua, flutuando/caindo, 

dobrando/desdobrando, são diretamente tocados por aquele exterior agora 

emoldurado, criando sensação a partir de sua união. 

A arte é primeiro arquitetônica porque seus materiais cósmicos requerem 

demarcação, enquadramento, contenção para que qualidades como tais se 

manifestem, vivam e induzam sensação. A arquitetura é a contenção ou vinculação 

mais elementar de forças, as condições sob as quais as qualidades podem viver 

sua própria vida através da constituição do território. O território emoldura o caos 

provisoriamente e, no processo, produz qualidades extraíveis, que se tornam os 

materiais e as estruturas formais da arte. Não há uma única arquitetura, um único 

enquadramento, nem uma técnica universal de territorialização: cada forma de 

vida e cada forma cultural adota seus próprios modos de organização, suas 

próprias conexões de corpo e terra, seus próprios modos de gestão ou problemas 

intratáveis que se impõem aos seres vivos. 

Cache deixa claro que, embora o descrito acima possa ser considerado uma 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   17 

 

 

espécie de genealogia do plano de composição e dos acontecimentos artísticos 

que irrompem em sua superfície, ele não é a única genealogia, nem a única 

reconstrução (histórica, cultural) das origens da arte. Se a arquitetura e a arte 

ocidentais, seguindo as afirmações de Wöfflin e Worringer, observarem essa 

genealogia da construção planar, a construção da ordem a partir da substância, 

pode ser que a genealogia da arte não-ocidental siga uma lógica totalmente 

diferente: 

O primeiro gesto arquitetônico é realizado sobre a terra: é nosso túmulo 
ou nossa fundação. Um plano contra uma superfície de curvatura variável, 
a primeira moldura é uma escavação. Mas talvez seja apenas a base do 
pensamento ocidental. Ao contrário da nossa arquitetura ocidental, cujo 
primeiro enquadramento confronta a terra, a arquitetura japonesa eleva 
suas telas ao vento, à luz e à chuva. Divisórias e guarda-sóis, em vez de 
escavações: as telas enfatizam o vazio (Cache, 1995, p. 64). 

 

A terra pode ser infinitamente dividida, territorializada, emoldurada. Mas, a 

menos que seja de alguma forma demarcada, a própria natureza é incapaz de 

sexualizar a vida, tornando a vida sedutora, elevando a vida acima da mera 

sobrevivência. Emoldurar é como o caos se torna território. Emoldurar é o meio 

pelo qual os objetos são delimitados, qualidades liberadas/desencadeadas e a arte 

tornada possível. 

 

A arte e a terra 
 

O enquadramento arquitetônico produz a própria possibilidade da tela, a tela 

funcionando como um plano para projeção virtual, um híbrido de parede, janela e 

espelho. A pintura pode ser entendida, como veremos no capítulo 3, como a 

passagem transicional da moldura para a tela, um movimento de crescente 

desmaterialização, um movimento em que a imagem se torna cada vez menos 

dependente de um meio e de um lugar, e é ela própria a complexa e dobrada 

constituição de segunda ordem da moldura, desta vez não mais para o propósito 

misto de utilidade e prazer, mas para a geração (e nunca a reprodução ou 

representação) de sensações. A história da moldura é a evolução de uma 

desmaterialização crescente, um devir-território-parede-pintura-janela-espelho-

tela. 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   18 

 

 

Como a arquitetura, a arte não é apenas o movimento de territorialização, o 

movimento de unir o corpo ao caos do próprio universo, de acordo com as 

necessidades e interesses do corpo; é também o movimento inverso, o de 

desterritorialização, de romper territórios, quebrar sistemas de fechamento e 

performance, atravessar territórios para retocar o caos, permitindo que algo louco, 

assistemático, algo caótico do lado de fora se reafirme e se restaure através do 

corpo, através de obras e acontecimentos que impactam o corpo. Se o 

enquadramento cria a própria condição para o plano de composição e, portanto, 

de qualquer obra de arte específica, a própria arte é igualmente um projeto que 

desfaz, distende e transforma molduras, que se concentra nos intervalos e 

conjunções entre molduras. Nesse sentido, a história da pintura e da arte após a 

pintura pode ser vista como a ação de deixar a moldura, de ir além e pressionar 

contra a moldura, a moldura explodindo através do movimento que não pode mais 

conter16.  A arte assim captura um elemento, um fragmento, do caos na moldura 

e cria ou extrai dela não uma imagem ou representação, mas uma sensação, ou 

melhor, um composto, uma multiplicidade de sensações, não a repetição de 

sensações já experimentadas ou disponíveis além ou fora da obra de arte, mas 

essas mesmas sensações geradas e proliferadas apenas pela arte. O 

enquadramento é a condição crua sob a qual as sensações são criadas, 

metabolizadas, liberadas no mundo, feitas para viver uma vida própria, para 

contaminar e transformar outras sensações. 

Essa é, precisamente, a tarefa de toda arte e, a partir de cores e sons, 
tanto a música quanto a pintura extraem similarmente novas harmonias, 
novas paisagens plásticas ou melódicas e novos personagens rítmicos 
que as elevam à altura do som da terra e do clamor da humanidade: 
aquilo que constitui o tom, a saúde, o devir, um bloco visual e sonoro. Um 
monumento não comemora nem celebra algo que aconteceu, mas confia 
aos ouvidos do futuro as persistentes sensações que encarnam o 
acontecimento (Deleuze e Guattari, 1994, p. 176). 

 

A libertação artística e a propagação da sensação, que, como consideraremos 

mais adiante no capítulo seguinte, são sempre um modo de ressonância ou 

 
16 O próprio Deleuze parece consideravelmente desdenhoso da arte pós-moderna, e especialmente da arte 

conceitual, e mostra uma clara preferência por obras de alto modernismo, tanto na pintura quanto no cinema 
e na música. Um dos desafios que o Deleuzianismo enfrenta é como direcionar uma análise de inspiração 
Deleuziana aos textos e movimentos para os quais ele próprio tinha pouco tempo. 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   19 

 

 

vibração harmoniosa, uma oscilação extraída da estrutura flutuante e 

autodiferenciadora do próprio universo usado para marcar o passo, medir e 

proporcionar discernimento em um universo no qual nada é autoidêntico, toda 

substância é movimento, modos de contração/dilatação ou diferença/repetição, e 

gera não apenas percepções, isto é, imagens auditivas e visuais, mas, sobretudo, 

ritmo. O ritmo explode auditivamente em e como música e visualmente em e 

como pintura e artes visuais. O ritmo é o que conecta as estruturas corporais mais 

elementares e primitivas, mesmo dos organismos mais simples, aos movimentos 

implacáveis do próprio universo: arte, como música, escultura, pintura, arquitetura, 

dança, ressoa ou transmite força através de toda estrutura. Essa força deve ser 

considerada não como o produto da humanidade, uma invenção que distingue o 

humano do animal, mas, sim, um "poder inabitável" não-humano (Deleuze, 2003, 

p. 39) que percorre toda a vida e conecta os vivos em suas várias formas às forças 

e qualidades não-orgânicas da própria materialidade. 

As artes visuais e sonoras capturam algo da estrutura vibratória da própria 

matéria; elas extraem cor, ritmo, movimento do caos, a fim de desacelerar e 

delimitar dentro dele um território capaz de sofrer uma reformulação e uma nova 

harmonia que lhe dará independência, um plano de estabilização, sobre o qual se 

apoiar. O refrão é como o ritmo demarca um território do caos que ressoa e 

intensifica o corpo. O território é sempre a junção de coordenadas espaço-

temporais (e, portanto, as possibilidades de medição, localização precisa, 

concretude, atualidade) e qualidades (que são incomensuráveis, indeterminadas, 

virtuais e em aberto), ou seja, é o acoplamento de um meio e um ritmo. Um refrão 

é o movimento pelo qual as qualidades de um território ou habitat específico 

ressoam e retornam para formar um espaço delimitado, um espaço contido ou 

limitado, mas sempre aberto ao caos do qual ele extrai sua força. 

Deleuze e Guattari argumentam que a música e a literatura, muito menos 

claramente orientadas espacialmente e mais claramente orientadas ao 

movimento temporal, podem, no entanto, ser representadas igualmente segundo 

o modelo de territorialização e enquadramento das artes visuais e arquitetônicas. 

A música também é emoldurada e envolve a extração de um ritmo vibratório do 

caos, que é então inserido na moldura construída para possibilitar o intercâmbio 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   20 

 

 

entre o harmônico e o melódico. A vibração se torna harmônica; a melodia passa 

a regular a união e a construção de uma “casa sonora”, um intercâmbio de 

movimentos vibratórios: 

A situação da música não parece diferente e talvez incorpore a moldura 
ainda mais poderosamente [do que nas artes visuais]. No entanto, diz-se 
que o som não tem moldura. Mas os compostos de sensações, blocos 
sonoros, possuem igualmente seções ou formas de enquadramento, que 
devem, em cada caso, se unir para garantir um certo fechamento. Os 
casos mais simples são a ária melódica, que é um refrão monofônico; o 
motivo, que já é polifônico, é um elemento da melodia que entra no 
desenvolvimento de outra e cria contraponto; e o tema, como objeto de 
modificações harmônicas através de linhas melódicas. Essas três formas 
elementares constroem a casa sonora e seu território (Deleuze e Guattari, 
1994, p. 189). 
 

Um território é estabelecido apenas quando as qualidades/propriedades 

adquirem suas próprias ressonâncias, suas próprias formas de repetição e 

reconstrução; território é a configuração espaço-temporal que contém esses 

ritmos e forças. A territorialização é o "ato do ritmo tornado expressivo, ou dos 

componentes de um meio tornados qualitativos." (Deleuze e Guattari, 1987, p. 315): 

os ritmos vibratórios tornam-se expressões coloridas, sonoras e táteis; eles 

entram em contato e cruzam-se com a terra, um local ou geografia específica, que 

enquadra e condiciona suas extrações como qualidades. Ao mesmo tempo, uma 

qualidade passa a ser abstraída de seu meio e a geografia passa a ser definida 

como propriedade ou habitat: na constituição da moldura o cosmos é direcionado, 

através de planos construídos de coesão, a transformações e devires materiais, à 

reconstrução do corpo e à intensificação de suas forças, ao mesmo tempo em 

que investe seu meio em uma nova configuração de fechamentos e aberturas17.  O 

caos é antecipado, emoldurado e acolhido por uma dose regulada, tolerável e, 

talvez, estimulante e transformadora. 

Se a pintura visa fazer com que todos os órgãos funcionem como um olho, 

se faz com que as próprias entranhas vejam, e se a música faz com que todos os 

órgãos e poros do corpo funcionem como um ouvido sintonizado ao ritmo e a 

melodia, se, como Deleuze sugere, a pintura materializa cada vez mais 

 
17 Como Bogue sugere em sua análise esclarecedora dos escritos de Deleuze sobre as artes, "A arte, como 

disposição de qualidades expressivas, é o agente ativo na formação do território e no estabelecimento da 
identidade proprietária de seu ocupante.” (2003, p. 20) 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   21 

 

 

profundamente o corpo enquanto a música o espiritualiza, isto é porque, através 

das várias artes, o corpo é, pelo menos por um momento, diretamente tocado 

pelas forças do caos das quais se protege tão cuidadosamente no hábito, clichê e 

doxa, aqueles movimentos de contenção que tornam apenas sensações 

previsíveis e pré-produzidas, não sensações que anunciam o futuro18.  O que a 

pintura, a música e a literatura suscitam não são tantas representações, 

percepções, imagens prontamente disponíveis, reconhecíveis, diretamente 

interpretáveis, identificáveis, assim como o clichê, a opinião popular, o bom senso 

ou o cálculo: elas produzem e geram sensações nunca antes experimentadas, 

percepções do que nunca foi percebido antes ou talvez pode não ser percebido 

de outra forma. As artes visuais transformam forças invisíveis em forças visíveis; 

as artes musicais "tornam sonoras as forças não sonoras" (Deleuze, 2003, p. 48), 

em resumo, extraem algo imperceptível do cosmos e o revestem com os materiais 

sensíveis que o cosmos fornece para criar sensação, não uma sensação de algo, 

mas pura intensidade, um impacto direto nos nervos e órgãos do corpo. 

A pintura consiste em tornar o invisível visível e a música em fazer soar o 

inaudível, cada uma sendo expressão e exploração do irrepresentável19.  A arte não 

consiste na ativação das percepções e sensações do corpo vivido – a mescla e 

indecidibilidade de sujeito e objeto, vidente e visto em uma carne comum como 

sugerido por Straus (1963) e posteriormente elaborado por Merleau-Ponty (1968), 

mas sobre a transformação do corpo vivido em um poder inabitável, uma força 

desencadeada que transforma o corpo junto com o mundo. A resposta de Deleuze 

às leituras fenomenológicas que consideram o corpo vivido como local para a 

 
18 "[A música] retira os corpos de sua inércia, da materialidade de sua presença: ela desencarna os corpos [...] 

De certo modo, a música começa onde termina a pintura, e é isto o que queremos dizer quando falamos 
de uma superioridade da música. Ela está instalada em linhas de fuga que atravessam os corpos, mas que 
encontram consistência em outros lugares, enquanto a pintura se instala mais longe, onde o corpo escapa 
de si mesmo, mas ao escapar, o corpo descobre a materialidade de que é composto, a presença pura da 
qual é feito, o que não descobriria de outra forma. A pintura, em suma, descobre a realidade material dos 
corpos com seus sistemas de linhas de cores e seu órgão polivalente, o olho [...] Quando a música configura 
seus sistemas sonoros e seu órgão polivalente, o ouvido, dirige-se a algo muito diferente da realidade 
material dos corpos. Dá um corpo desencarnado e desmaterializado à mais espiritual das entidades." 
(Deleuze, 2003, p. 47) 

 
19 "Os artistas são como filósofos. A pouca saúde que eles possuem é frequentemente muito frágil, não por 

causa de suas doenças ou neuroses, mas porque viram algo na vida que é demais para qualquer um, demais 
para si mesmos, e isso colocou sobre eles a marca silenciosa da morte. Mas essa também é a fonte ou o 
fôlego que os sustenta através das doenças dos vividos (o que Nietzsche chamou de saúde)”. (Deleuze e 
Guattari, 1994, p. 172-173) 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   22 

 

 

produção de arte é altamente crítica, embora seja evidente que ele deva não tanto 

a Merleau-Ponty quanto a Uexküll (como veremos em mais detalhes no próximo 

capítulo, um fenomenólogo ou semiótico não do sujeito humano consciente, mas 

do animal), e sua compreensão da natureza como contraponto padronizado de 

ambientes fenomenologicamente selecionados: a aranha carrega em sua teia uma 

imagem complexa da presa que deve capturar – sua teia é um mapa e um 

contraponto da mosca. Não obstante, a crítica de Deleuze à fenomenologia é clara: 

a carne é o campo de elaboração das sensações, mas não pode ser confundida 

como a própria sensação. A sensação anuncia o devir não-humano da 

humanidade, a superação evolutiva do homem: 

em resumo, o ser da sensação não é a carne, mas o composto de forças 
não-humanas do cosmos, dos devires não-humanos do homem e da 
casa ambígua que os troca e ajusta, os faz turbilhonar como os ventos. A 
carne é apenas o revelador que desaparece no que revela: o composto 
da sensação (Deleuze e Guattari, 1994, p. 183). 
 

Imponderáveis cosmológicos – entre os mais óbvios, as forças de 

temporalidade, gravidade, magnetismo – igualmente os objetos de exploração 

científica, filosófica e artística, estão entre as forças invisíveis, não ouvidas e 

imperceptíveis da terra, forças além do controle da vida que animam e estendem 

a vida além de si mesmas. A arte gera devires, não devaneios imaginativos – a 

elaboração de imagens e narrativas nas quais um sujeito pode se reconhecer, não 

autorrepresentações, narrativas, confissões, testemunhos do que é e já foi –, mas 

devires materiais, nos quais essas forças universais imponderáveis são tocadas e 

tornam-se envolvidas pela vida, na qual a vida se dobra para abraçar seu contato 

com a materialidade, na qual cada um troca alguns elementos ou partículas com 

o outro para vir a ser mais e vir a ser outro. 

É por essa razão que a arte não é frívola, uma indulgência ou luxo, um enfeite 

do que é mais central: é a forma mais vital e direta de impacto sobre e através do 

corpo, a geração de ondas vibratórias, ritmos, que atravessam o corpo e fazem 

dele um elo com forças sobre as quais, de outra forma, não poderia perceber ou 

agir. Isso explica a universalidade e ubiquidade cultural ou humana da arte: é o 

modo de cultura mais direto de aprimoramento ou intensificação dos corpos, 

modo cultural para elaboração de sensações e, portanto, a dívida mais intensa da 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   23 

 

 

cultura com as forças caóticas que caracteriza como natureza. Embora não exista 

arte universal, não exista uma forma de arte, música ou pintura que apele por toda 

parte da mesma maneira, também é verdade que não há cultura sem suas 

próprias artes, sem suas próprias formas de aprimoramento e intensificação 

corporal. 

A arte é a abertura do universo para o devir-outro, assim como a ciência é a 

abertura do universo para a ação prática, para o devir-útil e a filosofia é a abertura 

do universo para o devir-pensamento. A arte é a intensificação mais direta da 

ressonância e dissonância entre os corpos e o cosmos, entre um meio ou ritmo e 

outro. É o que afeta o corpo mais diretamente, o que intensifica e afeta mais 

visceralmente. Através do plano de composição que projeta, a arte é a maneira 

pela qual o universo intensifica mais diretamente a vida, enerva os órgãos, mobiliza 

forças. É a passagem da casa para o universo, do território para a 

desterritorialização, "do finito para o infinito" (Deleuze e Guattari, 1994, p. 180), do 

corpo do ser vivo para o próprio universo. O que a filosofia pode oferecer à arte 

não é uma teoria da arte, uma elaboração de seus conceitos silenciosos ou 

subdesenvolvidos, mas o que a filosofia e a arte compartilham em comum – seus 

enraizamentos no caos, suas capacidades de surfar as ondas de um universo 

vibratório sem direção ou propósito, em suma, suas capacidades de ampliar o 

universo, permitindo que seu potencial se realize de outra forma, emoldurado por 

conceitos e afetos. Elas estão entre as formas mais vigorosas pelas quais a cultura 

gera um pequeno espaço de caos dentro do caos, onde o caos pode ser elaborado, 

sentido, pensado. 

 
Referências  
 

BERGSON, Henri. Matter and Memory. Trad. N. M. Paul e W. S. Palmer. Nova Iorque: 
Zone, 1988. 

BOGUE, Ronald. Deleuze on Music, Painting, and the Arts. Nova Iorque: Routledge, 
2003. 

BUCHANAN, Ian; SWIBODA, Marcel (Orgs.). Deleuze and Music. Edinburgo: University 
of Edinburgh Press, 2004.  

 



 
Caos. Cosmos, Território, Arquitetura 

Elizabeth Anne Grosz |Tradução: Mateus Scota 
 

Florianópolis, v.3, n.56, p.1-24, dez. 2025   24 

 

 

CACHE, Bernard. Earth Moves: The Furnishing of Territories. Trad. Anne Boyman. 
Cambridge: MIT Press, 1995.  

CHATWIN, Bruce. The Songhnes. Nova Iorque: Viking, 1987.    

DELEUZE, Gilles. Francis Bacon: The Logic of Sensation. Trad. Daniel W Smith. 
Mineápolis: University of Minnesota Press, 2003. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. A Thousand Plateaus: Capitalism and 
Schizophrenia. Vol. 2. Trad. Brian Massumi. Mineápolis: University of Minnesota 
Press, 1987. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. What Is Philosophy? Trad. Hugh Tomlinson e 
Graham Burchell. Nova Iorque: Columbia University Press, 1994. 

DERRIDA, Jacques. The Truth in Painting. Trad. Geoffrey Bennington e Ian McLeod. 
Chicago: University of Chicago Press, 1987. 

DUE, Reidar. Deleuze. Cambridge: Polity, 2007. 

GROSZ, Elizabeth. The Nick of Time: Politics, Evolution, and the Untimely. Durham, 
Carolina do Norte: Duke University Press, 2004. 

GROSZ, Elizabeth. Time Travels: Feminism, Nature, Power. Durham, Carolina do 
Norte: Duke University Press, 2005. 

HALLWARD, Peter. Out of this World: Deleuze and the Philosophy of Creation. 
Londres: Verso, 2006. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. The Visible and the Invisible. Trad. Alphonso Lingis. 
Chicago: Northwestern University Press, 1968. 

STRAUS, Erwin. The Primary World of the Senses: A Vindication of Sensory 
Experience. Trad. Jacob Needleman. Londres: Collier-MacMillan, 1963. 
 

 

Recebido em: 12/09/2025 

Aprovado em: 14/10/2025 

 
 
 
 
 
 

Universidade do Estado de Santa Catarina – UDESC  
Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas – PPGAC 

Centro de Artes, Design e Moda – CEART 
Urdimento – Revista de Estudos em Artes Cênicas 

Urdimento.ceart@udesc.br 

mailto:Urdimento.ceart@udesc.br

