{Irjew

10.5965/2525530410012025e0209

Catarinenses, agorianos e caic¢aras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre
discursos identitarios

Santa Catarina, Azores, and Caicara people:

Vitor Vieira Machado®

Universidade de Sao Paulo
vieiramachado.vitor@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-2468-2840

Ana Luisa Fridman?

Universidade de Sao Paulo
anafridman@usp.br
https://orcid.org/0000-0002-8776-2205

Submetido em 28/02/2025
Aprovado em 22/10/2025

ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.1de 38


mailto:vieiramachado.vitor@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-2468-2840
mailto:anafridman@usp.br
https://orcid.org/0000-0002-8776-2205

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Resumo

Este trabalho reflete sobre as consequéncias
do discurso identitario do movimento
acorianista, surgido no Litoral Catarinense em
meados do século XX. A investigacdo se
desenvolve a partir da musicalidade do Boi de
Mamao, tradicdo cultural oriunda da regido e
um dos simbolos contemporaneos de sua
identidade, e se baseia em registros
histéricos, entrevistas e comparacées com
manifestacbes musicais de outras regides
brasileiras, bem como das ilhas agorianas. O
trabalho se divide em trés partes: a primeira
discute  as narrativas de  origem,
contextualizacdo e musicalidade do Boi de
Mamao, a segunda aborda o discurso muitas
vezes unilateral e invisibilizador da identidade
acoriana no litoral catarinense, e, por ultimo,
a terceira parte discute aproximagles da
identidade cultural do litoral catarinense com
os universos culturais caigaras. A vista disso, o
presente trabalho aponta para possiveis
rastros histéricos de tradi¢cdes indigenas e
afro-brasileiras que marcaram a musicalidade
dos bois-de-mamado e a identidade cultural
catarinense.

Palavras-chave: Musica tradicional.
Identidade cultural. Boi de Mamdo. Santa
Catarina.

Machado et al

Abstract

This study reflects on the consequences of the
identitarian discourse of the azoreanist
movement, which emerged along the coast of
Santa Catarina in the mid-twentieth century.
The investigation develops from the
musicality of the Boi de Mamao — a cultural
tradition raised in the region and one of the
contemporary symbols of its identity. The
study is based on  historical records,
interviews and comparisons with musical
manifestations from other Brazilian regions as
well as from the Azorean Islands. The work is
divided into three parts: the first discusses the
narratives of origin, contextualization and
musical aspects of the Boi de Mamao; the
second addresses the often unilateral and
obscuring discourse of Azorean identity on
the coast of Santa Catarina; and the third
explores the connections between the coastal
cultural identity of Santa Catarina and the
broader caicara cultural spheres. In light of
these discussions, this study points to possible
historical traces of Indigenous and Afro-
Brazilian aspects that have shaped both the
Boi de Mamado musicality and the local
cultural identity.

Keywords: Traditional music. Cultural

identity. Boi de Mamao. Santa Catarina.

ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.2de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

INTRODUCAO

Existe no Litoral Catarinense um discurso ja bastante institucionalizado que relaciona a
identidade cultural da regidao aquela vinda com os imigrantes da didspora agoriana em meados do
século XVIII. A chamada “Cultura de Base Agoriana” da regido (FARIAS, 2000, p.73) é assumida no
discurso de boa parte dos habitantes do litoral, e sua performance identitdria faz uma pessoa
desatenta e alheia ao contexto acreditar numa narrativa certamente convencional e plausivel de
que, apods a didspora acoriana para o Brasil Meridional, os descendentes desse grande montante
de imigrantes seguiram preservando suas tradi¢cdes ao longo dos ultimos 270 anos,
aproximadamente.

Por outro lado, para quem possui maior familiaridade com as ciéncias humanas, histdria

social e as dindmicas da cultura, e estd a par da natureza mutdvel, heterogénea e criativa que consta

1 Agradecimentos: Este texto foi desenvolvido a partir de uma comunicagdo oral apresentada por no IV Ciclo
Musica em Movimento: Projeg¢ées Sonoras da UDESC, sobre pesquisa que desenvolvi sob orientagdo da prof2 Dr2 Ana
Luisa Fridman, a qual agradeco pela generosidade, atencdo e sugestdes de sempre. Também agradeco a detalhada
contribuicdo da prof2 Dr2 Renata Pompéo do Amaral. Ndo seria possivel tecer essas reflexdes e conexdes presentes
nessas linhas se ndo fossem conversas que tive com Felipe Lux, EI6 Gonzaga, lan6 dos Anjos, Marcelo Portela, Samuel
Heidermann, Maria Eugenia Dominguez e Guilherme Laus e Igor Caracas. Por ultimo, agradego as contribuigdes e
sugestdes dos professores Dr. Paulo de Tarso Salles e Dr. Walter Garcia.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenagdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior
— Brasil (CAPES) — Cddigo de Financiamento 001.

2 Mestrando em Musica (Processos criativos) pela Universidade de S3o Paulo. Bacharel em Antropologia Social
pela Universidade Federal de Santa Catarina (2020) e graduando em Composicdo pela Universidade de Sédo Paulo.
Desenvolveu pesquisa de Iniciagdo Cientifica (PIBIC/CNPq) junto ao Nucleo de Estudos Arte, Cultura e Sociedade na
América Latina e Caribe (MUSA/UFSC) no projeto "Artes e Sociabilidades Indigenas no Chaco Ocidental Paraguaio”. Em
2019 realizou pesquisa etnografica sobre o circuito da musica autoral independente na llha de Santa Catarina, que
resultou na monografia "Correndo por Fora do Eixo". Desta pesquisa, desdobrou-se o projeto "Argonautas de L3" com
cangdes autorais, no qual atuou como produtor, compositor, arranjador, performer, e foi contemplado com a primeira
colocagdo no Festival da Canc¢do de Protesto de 2020 da Produtora Opinido de Porto Alegre/RS. Cantautor, cancionista
e multi-instrumentista, tem interesse nas dreas de criagdo e expressdes musicais, can¢do popular, musica de tradigdo
oral, identidade cultural. Atualmente atua como auxiliar de acervo do Acervo Maraca Cultura Brasileira.

3 Compositora, pianista e pesquisadora, com graduacdo em Musica e gradua¢do em Danca pela Universidade
Estadual de Campinas, mestrado em Composi¢do e Performance pelo California Institute of The Arts (CalArts), cursos
de extensdo e estagio na Guildhall School of Music and Drama, doutorado pelo departamento de Musica da ECA/USP
e pos-doutorado pelo Nucleo Interdisciplinar de Comunicagdo Sonora-NICS/UNICAMP. Atua nas areas de Composicao,
Performance, Educacdo e Improvisagao de forma integrada, com transversalidades em outras artes como a Danc¢a, o
Teatro e as Artes Visuais. Possui premiaces na area de Composi¢do, como Bolsa Virtuose e Rumos/Itau Cultural, discos
autorais disponiveis em todas as plataformas virtuais, além de participagdes como pianista e arranjadora em discos
langados pelo selo SESC. Atualmente é professora Livre Docente no Departamento de Musica da Escola de
Comunicagdes e Artes da Universidade de Sdo Paulo, coordenadora do curso de Licenciatura em Musica e atual
coordenadora do Curso de Especializagdo Arte na Educagdo: Teoria e Pratica.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.3de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

em seu cerne, pode ser que essa narrativa gere certa desconfianca. Afinal, ndo estamos falando das
ondas de migracdo incentivadas logo ao fim do regime escravocrata brasileiro, que tinham por
detrds da mado de obra barata de estrangeiros de paises em crise um ideal de branqueamento racial
do pais, com alemaes, italianos, ucranianos, poloneses, espanhdis e japoneses, por exemplo, mas
sim de uma onda migratdria que remonta ao ano de 1748, cerca de 40 anos antes da Revolucao
Francesa.

Partindo também de experiéncia pessoal, tendo nascido na llha de Santa Catarina e tendo
também grande parte dos meus ancestrais como agorianos da Ilha Terceira, sempre me soou rara
essa incorporacado identitdria. Costumava me questionar se seriamos tdo acorianos de fato, apds
todas essas geragGes dos ultimos 270 anos. Sera que os habitantes litoraneos teriam seguido tao
ortodoxamente os mesmos modos de ser e fazer suas atividades, de realizar seus costumes e
tradi¢Oes tal como os acorianos que aqui chegaram no século XVIII, num pais tdo diverso como o
Brasil e num Estado multicultural como Santa Catarina? Essas inquietagcdes me fizeram iniciar uma
pesquisa artistica de mestrado em criagcdo musical que se encontra em andamento.

Neste artigo, sob supervisdao de minha orientadora, busco compartilhar algumas reflexdes,
discussdes e insights que tém acompanhado esse trajeto nos ultimos anos, principalmente através
da musicalidade ritmica do Boi de Mamao, uma das principais manifestacdes artistico-culturais
locais, em didlogo com outras tradi¢des locais do Estado e também nacionais. Deste modo, busco
apontar para outras possibilidades de leitura e andlise do complexo processo sécio-histdrico
constitutivo ndo apenas desta brincadeira popular, como também da identidade cultural do litoral
catarinense, para além das narrativas identitarias exclusivamente agorianistas que tém marcado
grande parte das discussdes acerca do tema.

Neste texto, ndo me proponho a falar sobre o contetddo central de minha pesquisa artistica
em musica, mas sim sobre as dimensdes histéricas e culturais com as quais me deparei e que
emergiram durante meu processo de pesquisa. Mesmo que eu venha buscando unir interesses e
discussOes caros a minha trajetdria como pontes entre etnomusicologia e composicao musical, este
texto surgiu como parte de uma inquietacdo social a respeito do discurso identitario local.

As discussOes aqui expostas partiram da comunicacdo oral “Que ‘agoriano’ é esse de Santa
Catarina: repensando concepc¢des sobre a identidade do litoral catarinense a partir da musicalidade

do Boi de Mamao” (MACHADO; FRIDMAN, 2024), apresentada no Congresso Projecdes Sonoras IV,

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 4 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

na UDESC? em Junho de 2024. Esta comunicac¢do concentrou o debate nas aproximacdes entre as
musicalidades do Boi de Mamao, do Cacumbi e da Capoeira Angola, através de analises ritmicas de
linhas instrumentais, principalmente dos instrumentos de percussao.

Ao longo do texto, quando me referir as musicas de tradigdo oral, estarei usando muitas
vezes o conceito de musicalidade. Penso este conceito tanto como sistematizado pelo antropélogo
e compositor Acacio Piedade em seu artigo sobre “friccdo de musicalidades”, onde o define como
“um conjunto de elementos musicais e simbdlicos, profundamente imbricados, que dirige tanto a
atuacdo quanto a audicdo musical de uma comunidade de pessoas” (PIEDADE, 2005, p.1066),
guanto pela nocdo de “musicar” do etnomusicélogo, compositor e pesquisador Christopher Small
gue entende a musica para além de seus sons, levando em conta seu contexto musical como um
todo, do conhecimento do repertério ao momento da performance, suas relacées com os publicos,

e os sistemas de conhecimento que estao em jogo ao se musicar, musica como agao (SMALL, 2024).

1. DO BOI DE MAMAO

A manifestagao cultural do Boi de Mamao é talvez a mais conhecida e praticada no litoral
catarinense. Inicialmente parte do ciclo natalino, aos poucos foi sendo celebrado principalmente
durante o carnaval. E um brinquedo popular que retine musica, poesia, danca, atuacdo e
visualidades. Trata-se de um folguedo em tom c6mico com o enredo centrado principalmente nos
eventos da morte e da ressurreicdo do boi, assemelhando-se neste ponto com a grande variedade
de outros folguedos do boi por todo o pais, como o Bumba-meu-Boi, Boi-Bumba, Cavalo Marinho,
Boi Calemba, Boi Carion, entre tantos outros. Em comparacao com estes, a filésofa Lélia Gonzalez,
em seu livro Festas Populares no Brasil, menciona o fato do Boi de Santa Catarina ter suas “dancas
mais leves” e os “trajes mais pobres”, seduzindo com mais facilidade as criancas (GONZALEZ, 2024,
p. 79).

Como lembra a artista e pesquisadora Leda Maria Martins, nas expressdes da cultura
popular “a cena performdtica ndo apenas representa, mas reinscreve memarias e experiéncias
coletivas, ativando temporalidades descontinuas e espirais” (MARTINS, 2002, p. 63). Assim, mesmo
que o Boi de Mamao apresente hoje um carater mais ludico, sua performance continua a operar

como um campo de reinscricdo de memadrias e modos de existéncia, atravessados por marcas de

4 Universidade do Estado de Santa Catarina.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.5de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

violéncia, resisténcia e reconfiguracao. Regado a cachaca e violéncia no passado, o Boi de Mamao
enfrentou crises devido a estes elementos que fizeram com que sua tradicdo passasse por
adaptacOes até a configuracdo presente da brincadeira, como podemos observar nos relatos de
Mestre Pequeno, do Boi de Ratones, presentes na dissertacdo de Nado Gongalves®, organizador e
atual cantador do Grupo Arreda-Boi da Barra da Lagoa (GONCALVES, 2000, pp.19-23). Nestes
tempos, a manifestacdo nao era feita por associagdes, mas sim por grupos mais livres de pessoas
gue brincavam o boi, na forma de jogo e folia carnavalesca. Apresentavam-se na frente das casas
das pessoas antes no periodo de natal, e, posteriormente, durante o carnaval.

O que é hoje um espetaculo instigante para as criancas, até meados dos anos 1960 era
considerado traumatizante para estas, segundo alguns relatos, devido ao teor violento do
divertimento de adultos alcoolizados. O musedlogo catarinense Felipe Lux® conta que quando
jovem, lembra de ter medo da brincadeira, pois o boi de fato avancava sobre as pessoas, que
deveriam estar atentas para desviar das investidas. As maos da Maricota eram feitas com sacos de
areia para que, quando batessem no publico, machucassem. Assim, enfrentar um boi assim tdo
violento, era uma forma que as pessoas viam de enfrentar seus préprios medos. Com o
fortalecimento de movimentos como as politicas de educacdo patrimonial, essa forma de fazer e
brincar o boi foi se modificando e institucionalizando através do tempo. Um processo que pode ser
considerado comum a diversas outras festas populares brasileiras (GONZALEZ, 2024, pp.49-50).

Processos como este terminaram por encurtar também a duracao da festa, que, se
antigamente adentrava a noite, hoje se limita a 40 minutos ou 1 hora, obedecendo editais,
contratos e demais regulamentos.

Para as comunidades locais, o Boi de Mamao possui uma importancia estética e politica
muito forte, pois nele é exaltado seu jeito de falar, suas girias, mitologia popular e cosmovisao.
Logo, trata-se de um elemento fundamental para a continuidade de sua identidade cultural.
Contudo, por mais que seja um folguedo vastamente conhecido na regido do litoral catarinense, a
maioria dos trabalhos académicos voltados para essa manifestacdo demonstrou maior interesse

pela perspectiva sociocultural e histérica ou até mesmo imagética e dramatica do ponto de vista

> Reonaldo Manoel Gongalves, pesquisador e brincante, natural de Florianépolis/SC. Desenvolveu importante
pesquisa sobre a memoaria oral do Boi de Mamao na llha de Santa Catarina de forma interdisciplinar a partir da area de
educacao.

6 Em entrevista concedida em 29 nov. 2023. Felipe Lux € musedlogo e brincante do Boi de Santo Antonio, nos
papéis do Doutor e da Maricota, pesquisador da histéria e cultura ilhéu e funcionario da Casa da Memdria de
Floriandpolis/SC.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.6 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

teatral do Boi de Mamao, e pouco se debrucou sobre sua parte musical, central para que a
manifestacdo aconteca, muitas vezes sob a justificativa de que seria demasiado “simples” e
“desinteressante”.

Assim como no Cavalo Marinho pernambucano, o Boi de Mamao é estruturado por
diversas personagens com dancgas e enredos préoprios que se apresentam em sequéncia apds a
exposicdo do auto principal, marcado pela morte e ressurrei¢ao do boi, com o enredo bastante
similar ao auto do Bumba-meu-Boi maranhense. As personagens também variam de um grupo para
outro. Podemos encontrar a bruxa representada com musica prépria no Boi de Santo Antdnio,
enquanto ndo se faz presente no Boi do Pantanal. Este tem uma musica especifica para a
personagem do Macaco que ndo é encontrada em Santo AntOnio. Contudo, ha algumas
personagens que se fazem presentes de forma majoritaria nos grupos de Boi de Mamao, como a
Bernunga e a Maricota, por exemplo, mesmo que suas musicas possuam variagdes de um grupo
para outro.

Nado Gongalves sistematiza um bom resumo do enredo a partir da agdo de suas mais

recorrentes personagens:

Vaqueiro e Mateus: organizam a brincadeira, sdo a ponte da cantiga do Boi
de Mamao com os personagens. Tudo o que o cantador “mandar” na cantiga,
vaqueiro e Mateus devem estar bem atentos.

O Boi: se relaciona com vaqueiro e Mateus dando galhadas que provocam
muitos risos na platéia que assiste e ao mesmo tempo medo. O boi morre e é
ressuscitado por uma sucessdo de atos executados por um doutor de gente, por
um curandeiro, e finalmente com a benzedura do Mateus [ou uma benzedeira
ilhéu].

O Cavalinho entra em cena para retirar o boi que agora vive com “forcas
sobrenaturais”.

A Cabra: a cabra entra aos pulos dando chifradas em tudo e em todos. Assim
como o boi, também é lagada pelo cavalinho.

A Bernuincia [ou Bernunga]: a bernincia é um boneco gigante, semelhante a
um grande jacaré. Muitos assemelham a bernuncia aos dragdes chineses ou ainda
retirada das histdrias de bicho papdo. A berndncia engole, como a cantiga mesmo
conta: “come pao, come bolacha, come tudo que |he dao”. Sua boca vai engolindo
criangas de todos os tamanhos (eu adoro ser engolido pela bernuncia).

A Maricota: a Maricota é uma boneca gigante, medindo aproximadamente
trés metros de altura e com bragos muito grandes, [p.14] desproporcionais ao seu

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.7 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

tamanho. Entra em cena e com movimentos giratérios vai acertando tapas no
Vaqueiro e Mateus.

A Cantoria: durante toda a apresentacao da brincadeira do Boi de Mamao,
conta para os brincantes o que eles devem executar. (GONCALVES, 2000, p.13-14).

As versdes sempre vao mudando de grupo para grupo. Em alguns, a causa da morte do boi
é o feitico lancado por uma bruxa, anulado posteriormente pela personagem da Benzedeira.
Enquanto o Boi esta morto, em muitos grupos surge a personagem do Urubu para bicar sua carne.
Em alguns grupos, esta personagem possui uma musica prépria. Noutros, nao.

Diferente do Bumba-meu-Boi, ndo costuma haver o evento de batismo do boi durante a
brincadeira, que ndo costuma ser tao extensa como o Cavalo Marinho, estendido por horas e horas,
ou o Bumba-meu-Boi, que se desdobra durante o ano, onde eventos como o batismo e a morte do
boi sdo separados em festas diferentes em momentos distintos do ano, ao passo que o Boi de
Mamdo acontece num unico dia, além de ser também mais sintética em termos de volume das
personagens, dos brincantes e extensdo do enredo.

Como dois exemplos, podemos pensar nas mais de 50 personagens do Cavalo Marinho,
cada uma com seus préoprios enredos e musicas caracteristicas, em contraste as quase 20 do Boi de
Mamao, cada uma em sua maioria com uma Unica musica caracteristica por grupo. Isso contando
as personagens do auto principal e as que ndo possuem musicas proprias; ou no Boi-Bumb3d
realizado no Bumbddromo de Parintins, com cerca de 120 mil espectadores no Festival de 2024,
enquanto numa apresentacdo de Boi de Mamao considerada cheia, podemos encontrar 100
pessoas. Essas diferentes propor¢des surgiram em decorréncia de um processo histérico
relacionado ao lugar social que estas manifestacdes foram ocupando em seus contextos regionais
particulares. No caso do Boi de Mamao encontramos apresentacdes de fato mais graciosas e
jocosas, que ao longo das ultimas décadas, tem se tornado uma manifestacdo cada vez mais
apreciadas pelas criancas (SOARES, 1979, p. 29). Atualmente, hd uma série de movimentacdes
politicas de inclusdao da brincadeira no ensino de algumas escolas da regido a partir de oficinas. Esse
movimento trouxe espaco e visibilidade para alguns grupos. Entretanto, concomitante a
profissionalizacdo da brincadeira, acabou estagnando certos modos de fazer inerentes aos
brinquedos populares, como iniquidades na distribuicio de renda de editais entre musicos
considerados profissionais ou ndo pelo préprio grupo, restricdes de tempo para apresentacdes e o

enfraquecimento do potencial de jogo em cena, junto das improvisacdes musicais, conforme

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.8 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

discutido no artigo de Sonia Velloso, integrante do Grupo Arreda-Boi. Velloso parte do conceito de

espetacularizagdo de tradigdes populares (Carvalho, 2010) para desenvolver seu argumento:

A experiéncia [...] do Arreda, aponta para a complexidade dos processos de
espetacularizacdo da cultura popular. [...]. Se, por um lado, as relagGes de
profissionalizacdo e a entrada na escola apontam para o enfraquecimento do
potencial de jogo e da brincadeira, por outro, a consciéncia do processo estabelecia
alguns parametros. Por exemplo, ndo abrir mdo do jogo do Boi com o Vaqueiro
tensionava, no sentido de manter certo risco (o que foi perdido com os Bois nas
escolas), ou ainda a ridicularizacdo e satira politica durante a morte do Boi, o que
havia desaparecido em muitos bois. Essas medidas salvaguardavam a estrutura da
brincadeira, mesmo tendo que negociar questdes como a restricdo de tempo, por
exemplo. (VELLOSO, 2019, pp.21-22).

Em geral, o publico é incitado a participar, seja passeando com os ursos, seja engolido pela
Bernunga, seja tentando curar o boi ou se esquivando de suas investidas contra a plateia, ou mesmo
provocado pelo cantador através de interpelagdes improvisadas nas letras das cancdes ou mesmo
pelas préprias personagens.

Sobre a origem do nome, hd muitas especulacdes, sobre as quais ndo iremos nos debrucar
aqui. Boa parte dos pesquisadores, assim como Doralécio Soares’, aponta para a ideia de que,
antigamente chamado de Bumba-meu-Boi, depois ficou conhecido como Boi-de-pano, e, em
determinado momento, na pressa de fazer uma cabeca, foi usado um mamao verde, recebendo o
nome na apresentacao. (SOARES, 1979, p.29). Soares comenta que os que contradizem esta teoria
apontam para o “boi mamao” como um boi “mamado”, bébado, por conta da cachaca. Contudo,

ha uma teoria de Seixas Neto®, em geral pouco comentada, que chama a atenc3o:

O Boi-Mamado, — e ndo de Mamao — como conheci na llha, representava o
terneiro separado da mae, antes do final do periodo de leite, o terneiro
desmamado, para que a vaca pudesse manter a produgao leiteira por mais algum
tempo. Esse terneiro desmamado é muito ativo e movimentado; ensaia seus
primeiros ataques belicosos, mas é muito sensivel as doen¢as como vermes e
engurgitamento dos estdmagos, porque passa, instantaneamente quase, do
mamar para comer erva sdlida, e, as vezes, no remoer, engasga-se. Assim o ritual
para cura do engurgitamento era fazé-lo pular, correr, ao mesmo tempo em que
era rezado, por um curandeiro, por um benzedor. E dava certo. Curava mesmo. E

7 Doralécio Soares (1914-2012), recifense radicado na Ilha de Santa Catarina. Jornalista, folclorista e presidente
da Comissdo Catarinense de Folclore, iniciou seus estudos com Luis da Camara Cascudo.

8 Amaro Seixas Neto (1924-1984), astrébnomo, pesquisador e jornalista nascido em Floriandpolis/SC, membro
da Academia Catarinense de Letras.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.9de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

isto vi muitas vezes na chdcara do meu av6, onde se criavam vacas de leite; muitas
vezes ouvi dizerem: “O Mamaozinho branco estd ingurgitado. Chama a
benzedeira”. (SEIXAS NETO, 1981, p.76, grifos nossos).

Esta hipdtese de Seixas Neto aponta para a possibilidade de que alguém tenha visto uma
brincadeira parecida, como o Bumba-meu-Boi, e tenha relacionado a personagem enérgica do boi
a figura de um boi-mamao. Mesmo que o Boi de Mamao tenha sido criado e desenvolvido na antiga
Provincia de Santa Catarina, toda a criacdo acaba surgindo de algum canto. E, mesmo que muitos
tedricos apontem para uma origem agoriana integral — como se o folguedo existisse tal como é hoje
no arquipélago acoriano e, ao chegar no litoral catarinense, teria se mantido “conservado” até hoje
—, esta narrativa soa pouco provavel, ao compreendermos a dindmica altamente mutavel e criativa
da cultura. Para autores como Néstor Canclini, por exemplo, a cultura é tratada como processo, e
ndo como algo estdtico e permanente, como observa-se neste trecho: “As culturas ndo sao
totalidades fixas nem sistemas fechados. S3o processos de producgado, circulagdo e consumo de
significacdes em constante transformacdo.” (CANCLINI, 2008, p. 41).

1.1 Narrativas de origem do boi

Existe na regido uma crenca de que a tradicdo do boi chegou ao local com as grandes ondas
de imigragao ac¢oriana do século XVIIl para o sul do Brasil, junto com outras tradi¢gdes populares que
se mantém vivas até hoje, como a Ratoeira e a Chamarrita. Porém ndo ha registros de uma
brincadeira semelhante ao Boi de Mamao nas ilhas acorianas, como aponta o pesquisador e
folclorista catarinense Nereu do Vale Pereira®, mesmo que por ld pudéssemos encontrar
manifestacdes culturais com o boi de verdade, seja no campo ou na cidade (PEREIRA, 2010b).

Defender que o Boi de Mamao teria vindo diretamente do Arquipélago dos Agores para o
litoral catarinense e se mantido até hoje tal como era antigamente é uma ideia, além de fantasiosa,
bastante improvavel. A cultura, assim como a linguagem, possui uma natureza viva e mutavel,
comum a saberes transmitidos socialmente pela oralidade. Sua mutabilidade consiste ndo apenas
em desvios interpretativos por parte de individuos, como também a partir da criatividade de
pessoas que, ao performar determinada tradicao, naturalmente reinventam-na a cada vez. Afinal,
gue musica pode ser tocada duas vezes seguidas exatamente da mesma maneira? Independente

de onde veio, o Boi de Mamao é fruto de seu contexto e processos socioculturais ao longo de sua

% Nereu do Vale Pereira (1928-), professor aposentado da UFSC com pesquisa sobre histéria e cultura
catarinense. Atuou como deputado estadual e vereador em Florianépolis/SC.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 10 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

presenca no litoral catarinense. Assim como qualquer outra tradicdo, pode e deve ser considerado
um amalgama cultural em constante mutagao resultante das confluéncias e conflitos entre
diferentes matrizes culturais que os habitantes locais compdem. E, diferente do que se acredita,
muitos dos elementos estéticos visuais e sonoros apontam a aspectos culturais de origens
africanas.

Um exemplo bastante emblematico encontra-se no primeiro relato escrito existente sobre
o Boi de Mam3o em Santa Catarina, redigido pelo historiador catarinense José Boiteux'®, sobre um
evento!! de 1871, onde o cantador do grupo abriu a apresenta¢do em frente ao entdo Palacio do
Governo'?, anunciando: “Ei, Bumba-meu-boi! Meu Boi-de-Mam3&o!” (BOITEUX, 1932 apud MELLO
FILHO, 1953, p.79). Apds os escritos de Boiteux, Osvaldo Ferreira de Melo Filho afirma em 1953 que
em suas pesquisas vinculadas a Comissdo Catarinense de Folclore ndao encontrou nenhuma outra
alusdo ao nome Bumba-meu-boi no litoral do Estado.

Porém, cerca de 20 anos depois, num livreto escrito sobre o Boi de Mamado em Santa
Catarina para os Cadernos de Folclore da Funarte em 1978, Doralécio Soares, também vinculado a
mesma comissdo, comenta que encontrou a denominagao “Bumba-meu-Boi” em 1968, num grupo

da cidade de Jaragud do Sul, no litoral Norte do Estado:

Bumba-Meu-Boi, conforme assinalamos em trés repeti¢cdes na descri¢ao de
José Boiteux, fomos encontra-lo em 1968, para surpresa nossa, em Jaragud do Sul,
zona italo teuta de Santa Catarina, onde as figuras quase todas se apresentavam
em duplas [...]. Encontramos, também, na cantoria: O meu Boi Morreu / O que serd
de mim / Vamos buscar outro / O maninha / Ld no Piaui. E um verso encontrado no
Bumba-meu-boi do Nordeste. (SOARES, 1978, p.5. Grifos nossos).

Melo Filho, no mesmo documento de 1953, escrito para o Boletim de Folclore Catarinense,

traz outras duas informacgdes importantes:

Outra caracteristica absoluta da regido, segundo confirmacdo que tivemos
apods farta correspondéncia com dedicados confrades de varios Estados, é a
bernuncia [...]. O restante é apenas uma variante do auto do bumba-meu-boi tal
como é conhecido em todo o Pais. Também, da mesma maneira que nas outras

10 josé Artur Boiteux (1865-1934), historiador, advogado, politico e professor, membro da Academia
Catarinense de Letras e patrono do Ensino Superior do Estado de Santa Catarina.

11 Este relato pode ser encontrado em seu livro Aguas Passadas, escrito no ano de 1932.
12 Atual Palécio Cruz e Souza, localizado em frente a Praga XV de Novembro da capital catarinense.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.11 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

regioes, nesse auto s6 tomam parte ativa elementos do sexo masculino, sendo
freqUentes individuos da raca negra. (p.23-24). (MELO FILHO, 1953, p.79).

A primeira é de que, apds significativa quantidade de correspondéncias trocadas com
outros Estados do pais, chegaram a conclusdo que a personagem da Bernunga nao fora encontrada
em demais localidades brasileiras (MELO FILHO, 1953, p.79); a segunda informacao é a de que, em
seu registro, frequentemente os brincantes do Boi de Mamao em Santa Catarina seriam homens
negros. Essas duas informacgdes sdo importantes para questionar uma série de teorias postuladas
sobre as origens da brincadeira, que ao que tudo aponta estdao mais intimamente relacionadas aos

demais complexos de festividades dos Bois brasileiros do que se costuma supor.

1.1.1 Das origens da Bernun¢a

A primeira caracteristica citada, de que a Bernuncga se encontra unicamente presente no
folguedo catarinense quando em comparac¢do com os folguedos de boi brasileiros, gerou hipéteses
e teorias sobre uma origem ibérica do folguedo, como apontou o pesquisador Nereu do Vale Pereira
em seu livro O Boi de Mamdo, folguedo folcldrico da Ilha de Santa Catarina: uma introdugéo ao seu
estudo (PEREIRA, 2010a). Na apresentacao do livro, feita no Boletim Catarinense de Folclore, hd o
comentario: “Este livro registra resultados de longas pesquisas sobre sua origem e formas que se
supunha agoriana, mas que os registros mostraram ser ele de origem ibérica, especialmente
Espanha.” (PEREIRA, 2010a, p.14). Percebe-se nessa afirmacdo uma necessidade de encontrar uma
origem integral, onde se imagina que determinada tradi¢cdo se encontrava pura em determinado
lugar e teria migrado tal qual para outra localidade, como se ndo fosse possivel cada elemento ter
vindo de contextos sociais diferentes que compdem as identidades locais. Afirma¢des como essa
negam a natureza plural, polissémica e complexa dos processos culturais.

A hipotese de origem ibérica da Bernunga e do folguedo se baseia em registros
encontrados em uma viagem feita pelo folclorista fluminense Affonso Maria Furtado Silva para a

cidade de Allariz, na Galicia, conforme observa Pereira (2010a, p.16):

em viagem pela Galicia, Espanha, [Affonso Maria Furtado Silva] encontrou
alguns registros importantes sobre o dragdo demoniaco ou bicho papao que engole
criancgas e sabedor de nossa busca da origem sobre a nossa bernunga passou-me
farto material bibliografico acerca desse monstro 18 denominado popularmente de
COCA, ou bicho papdo que é conhecido no Festival do Boi de Allariz, e em outras
festas religiosas principalmente em Corpus Christi. (PEREIRA, 2010a, p.16).

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.12 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Na sequéncia do mesmo texto, Pereira descreve a Coca a partir dos materiais lidos e de
algumas fotos como um monstro em forma de dragdo ou crocodilo que representa a figura de um
demonio ou um bicho-papdo, que, por isso, comeria as criangas desobedientes (PEREIRA, 20103,
p.18). Também aponta para a Coca como uma representacdo do espirito maligno que seria,
segundo a mitologia catdlica, exorcizado durante ritual cristdao de batismo (idem, p.20).

Contudo, é possivel que Affonso Maria Furtado Silva tenha se equivocado em seu registro.
Conforme podemos observar na reportagem de Lorena de la Torre (2015) para o jornal cataldo La
Vanguardia, a Festa do Boi de Allariz em nada se assemelha ao Boi de Mamao catarinense. Trata-
se de uma festa iniciada no medievo galego, datando de 1317, realizada com a soltura de um boi
de verdade pelas ruas da cidade. A tradicdao celebrada em data de Corpus Christi homenageia Xan
de Arzua, um cristdo que expulsou judeus da cidade de Allariz montado num boi, e, diferente dos
demais eventos tauromaquicos na Espanha, o animal ndo é sacrificado ritualmente ao final do
evento (TORRE, 2015).

Logo, na celebracgdo da Festa do Boi galega ndo consta a figura da Coca como personagem.
Esta figura pode, entretanto, ser encontrada na Galicia e em Portugal, com ecos inclusive em
personagens de tradicdes espanholas como a Cuca Fera, na Catalunha, e a Tarasca, em Granada e
Valéncia, bem como no Sul da Franca. As Tarascas costumam ser retratadas como uma espécie de
dragdo, geralmente domada por Santa Marta na mitologia crista, com cabeca de ledo, carapaca de
tartaruga, pés com garras de urso, rabo de serpente e bafo venenoso. Ja as Cucas Feras catalds, que
variam de vilarejo para vilarejo, cada qual com as suas particularidades, sao figuras que podem ter
uma carapaca de tartaruga, espinha com chifres e garras e cabeca de dragdo, como podemos
observar no exemplo da Cuca Fera de Tarragona (Fig. 1). Em outros exemplos, como no caso da
Cuca Fera de Tortosa, ndo ha chifres sobre o casco, por exemplo (Fig. 2). Nos festejos cataldes, o
pano grudado sob a carapaca esconde as pernas dos portadores que a carregam (HERNANDEZ,

2005, p.95).

Figura 1 — Foto da Cuca Fera de Tarragona, na cidade catala de Reus.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.13 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Fonte: <https://lateiera.wordpress.com/2012/10/24/cucaferes-i-tarasques/>,
acesso em 31 out. 2025.

Figura 2 — Fotos da Cuca Fera de Tortosa, na Catalunha.

Fonte: <https://www.bestiari.cat/projectes/corpus700/cucafera/>,

acesso em 31 out. 2025.

Em regides galegas como a de Vigo, no municipio de Redondela, e de Corunha, no
municipio de Betanzos, celebra-se a Festa da Coca. Segundo a lenda, todos os anos um monstro
marinho chamado de Coca (Fig. 3) ia a regido para aprisionar virgens para devora-las
posteriormente, destruindo tudo por onde passava. Os marinheiros do vilarejo uniram forgas para
combater o monstro. Com a vitéria dos marinheiros, todos os anos ha um desfile no dia de Corpus
Christi onde é exibida a figura da Coca e se representa uma danca de espadas como comemoracao
desta vitdria mitoldgica. Em determinado momento ha uma encenacado de luta entre Sao Jorge,

representando o bem, e Coca, representando o mal (PEREZ, 1992, p.302-303).

Figura 3 — Foto da Coca de Betanzos, registrada na Galicia em Agosto de 1990.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 14 de 38


https://lateiera.wordpress.com/2012/10/24/cucaferes-i-tarasques/
https://www.bestiari.cat/projectes/corpus700/cucafera/

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Fonte: “A actual coca de Betanzos sae sé o dia de San Roque” (PEREZ, 1992, p.301).

Esta mesma encenacdo de batalha acontece na Festa da Coca em Portugal, no Minho,
Regido de Mongdo, celebrada na mesma data que a galega, com a qual possui diversas
semelhancas. Conforme o relato antigo de Simao Abreu e Mello, morador local, que consta em um
almanaque de 1866, ha um desfile aberto por um trio de musicos, com gaita de foles, tambor e
bumbo. Diversas figuras caminham pelo desfile, como Sdo Cristévdo, o boi bento!3, um carro de
ervas, entre outros. O desfile é encerrado por Sdo Jorge, montado num cavalo real, que luta contra
a Coca. Depois de muitas tentativas, Sdo Jorge sempre acaba conseguindo transpassar sua langa na
garganta do monstro (MELLO, 1866, pp.176-177).

A principio, ndo ha na Peninsula Ibérica uma personagem que devore literalmente as
criancas do festejo como o faz a Bernunca (Fig. 4). E, mesmo que seja possivel e provavel conceber
esta personagem como forma de releitura da Coca, Cuca Fera ou Tarasca, todas as personagens
apresentadas nestes festejos ibéricos sdo partes de contextos muito distintos do Boi de Mamao
catarinense. Mesmo que haja uma série de personagens nos desfiles, ndo ha um carater interativo
entre eles, com excecdo de S3o Jorge e a Coca, que também ndo dialogam com o enredo da
Bernunca dentro do Boi de Mamao, uma vez que esta é introduzida na brincadeira do boi de forma

Iudica e pacifica em termos cénicos, sem a ideia de uma batalha cénica que acarretard sua morte.

Figuras 4 — Respectivamente Bernuncgas dos grupos
Arreda Boi da Barra da Lagoa (Esquerda) e Boi de Mamao do Campeche (Direita)

13 Neste caso, um boi de verdade enfeitado com aderecos.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 15 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Fontes: Divulgacao do Grupo Arreda Boi no Twitter e
Divulgacdo do Boi de Mamao do Campeche no Portal ND+.

Retomo agora a hipdtese defendida pelo professor Nereu do Vale Pereira de que o Boi de
Mamao teria chegado ao litoral catarinense por meio da intensa presenca espanhola na regidao
durante os séculos XVI e XVIII, especialmente durante sua ocupacdo na ilha durante o ano de 1777
(PEREIRA, 2010b). O autor aponta um elo histérico com brincadeiras como o Juego de la Vaquilla
ou o Toro de Mimbre'*, ambos feitos com bois falsos, de pano sobre armac3o, para iniciar jovens
aos exercicios tauromdquicos na Espanha. Mesmo que a semelhanca material entre os bois seja
incontestavel, a hipdtese do Boi de Mamdo enquanto manifestacdo ter surgido quase que
integralmente a partir destas brincadeiras acaba sendo bastante remota.

Mesmo que seja possivel uma influéncia de ambas as brincadeiras na feitura da
personagem do Boi em Santa Catarina, vale lembrar que, além dessas brincadeiras serem
executadas na época principalmente por criancas e adolescentes que simulavam os ritos
tauromaquicos, é pouco provavel que, caso exista esta relacdo direta, tenha influenciado
unicamente a manifestacdao do Boi de Mamao, sem ter se estendido aos demais folguedos de boi
brasileiros.

Afinal, mesmo que o periodo de transitos de espanhdis tenha sido intenso entre os séculos
XVI e XVIII principalmente na ilha, ndo houve nesses quase duzentos anos assentamentos que
pudessem ter deixado marcas tdo presentes até hoje pelo litoral, como podemos observar com o
Boi de Mamao. Além do mais, na ocupacdo de 1777, os espanhdis ficaram na Illha apenas durante
um ano, onde havia um clima que beirava a tensao, o desespero e a incompreensao linguistica por
parte da populacdo local frente aos novos governantes estrangeiros. Um ambiente pouco propicio

para trocas culturais significativas.

14 As duas brincadeiras, respectivamente, podem ser traduzidas livremente ao portugués como “Jogo da
Novilha” e “Touro de Vime”.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 16 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

De todo o modo, um Unico ano de ocupacdo nado seria suficiente para enraizar uma
tradicao como o Boi de Mamao, que se faz presente até hoje. Inclusive, se fossem os espanhdis que
a houvessem trazido desde antes de 1777, esta tradicdo ja estaria significativamente arraigada na
experiéncia cotidiana nativa por volta de 1831, quando O Catharinense, primeiro jornal impresso
do Estado, comecou a circular. Porém, como visto anteriormente, o primeiro registro desta tradicao
data de exatos 40 anos depois, em 1871. O mesmo teria ocorrido se ela tivesse chegado ao litoral
com os acorianos a partir de 1748. Dito isso, aqui podemos relacionar essas observacdes com o
segundo ponto a partir do texto de Melo Filho (1953), a informagdo de que a maioria dos

praticantes eram homens negros.

1.1.2 Por uma narrativa plural de origem do boi

Na década anterior ao primeiro relato que menciona o termo “Boi de Mamao” em Santa
Catarina, estava ocorrendo a Guerra do Paraguai (1864-1870), e a llha do Desterro, atual
Floriandpolis, foi o primeiro solo brasileiro no qual os chamados “voluntarios da patria”!> pisaram
ao regressarem do Paraguai, devido a sua posicao geografica (RODRIGUES, 2009, p.67).

Durante toda a campanha bélica, foi instalado um hospital na cidade, para receber os
desembarques de doentes e mutilados, antes de embarcarem para a corte do Rio de Janeiro (idem,
p.245). Em 1871, o presidente da Provincia de Santa Catarina comunica ao governo nacional a
inflacdo escalonada de ex-combatentes em seu asilo de invalidos, vindos de outras partes do pais,
de modo que as pessoas ndo estavam mais conseguindo encontrar trabalho e se integrar a vida da
cidade. Muitos desses invalidos passaram a fazer parte da vida na cidade. Os excedentes foram
levados ao Rio de Janeiro (idem, p.267).

Devido a longa viagem de volta as provincias localizadas mais ao norte do pais, foi
recorrente o fato de muitos soldados negros e brancos, principalmente aqueles solteiros ou com
conflitos em sua terra natal, acabassem ficando pela ilha e cidades do litoral catarinense. Neste
interim, a paisagem cultural da ilha passa por entrelacamentos culturais com diversas localidades

do pais. Com maranhenses, pernambucanos, paraenses, piauienses e baianos se instalando na

15 0s chamados “Corpos de Voluntérios da Patria” integraram uma convocac3o apelativa de caréter patriético
do governo brasileiro iniciada em 1865 que estava com poucos contingentes militares disponiveis nagquele momento.
Segundo André Amaral de Toral (1995, p. 292), “Sociedades patridticas, conventos e o governo encarregavam-se, além
disso, da compra de escravos para lutarem na guerra. O império prometia alforria para os que se apresentassem para
a guerra”. Muitos desses “voluntarios” foram homens negros aos quais foi oferecida a libertacdo da escraviddo em
troca dos servicos militares no front de batalha, algo lido atualmente como uma politica genocida por parte do governo.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.17 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

cidade, chama a atencdo o fato de que o primeiro registro que se tem do termo “Boi de Mamao”
tenha sido registrado justamente em 1871, um ano apds o final da Guerra do Paraguai.

A presenca e permanéncia dessas pessoas p6s em didlogo as experiéncias das diferentes
brincadeiras de boi que traziam consigo. Ao longo do tempo, esses elementos foram se
amalgamando com os elementos locais, seja com descendentes de acorianos que se instalaram na
regido um século antes, seja com as demais populagées ja instaladas no local ha mais tempo.

Essas movimentacgdes histdricas fortalecem a tese de que o Boi de Mamao nado pode ser
considerado como proveniente de uma Unica origem étnica. Dizer que veio tal como é hoje
diretamente dos Acores, de Portugal ou da Espanha, é fortalecer um discurso excludente que
invalida a efervescéncia cultural que constituiu essa manifestacdo, o potencial criativo de
reinterpretagdo cultural e recriagdo das comunidades locais. S3o procedimentos comuns ao

contexto brasileiro, como bem pontua Lélia Gonzalez (2024) sobre o complexo do Bumba-meu-boi:

o essencial é que os procedimentos dindmicos da reinterpretacdo cultural
adaptaram o folguedo ao universo simbélico do povo brasileiro, recriando-o a partir
de seus diversos componentes culturais. E nesse sentido que podemos afirmar ser
o bumba meu boi um auto popular afro-luso-americano com presenca manifesta
na extensao territorial do pais e, em consequéncia, na diversidade de termos que o
designam: do boi-bumba, boi-surubi, boi-calemba, boi de reis e tantos outros no
Norte e no Nordeste ao boi de mamado em Santa Catarina e ao boizinho do Rio
Grande do Sul (GONZALEZ, 2024, p.77-78).

Musicalmente, esses indicios se fazem presentes tanto no uso da percussao na musica do
boi quanto em algumas letras, que originalmente citavam topos nordestinos, como na musica da
morte do boi, anteriormente citada por Doralécio Soares (1978, p.5), onde originalmente se
invocava o Estado do Piaui. atualmente sdo mencionados os bairros de cada grupo: Nosso boi
morreu / que serd de mim? / Manda buscar outro, maninha / Ié no Piaui [Sambaqui ou Itacorubi].

Em sintese, é dificil imaginar que o Boi de Mamao tenha vindo de um unico lugar. Uma vez
gque consideramos a cultura como um organismo altamente dinamico, percebemos, ao
observarmos o fendbmeno do Boi de Mamao com maior proximidade, que sua construgdo
sociocultural se deu a partir de um processo complexo, de um amdalgama de influéncias presentes
no litoral catarinense, onde pequenas modificagdes foram sendo incorporadas, tanto de forma

consciente quanto inconsciente, até que este chegasse a sua atual configuracao.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 18 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

1.2 Da musica no folguedo

A riqueza da musica do Boi de Mamao esta em sua ritmica, melodias e letras, com frases
ora fixas, ora improvisadas, similar a tantas outras tradi¢Ges brasileiras pautadas na oralidade, onde
elementos como o ritmo e a melodia vocal possuem preponderancia muito maior sobre elementos
harmoénicos da musica, ao tomarmos o olhar de uma perspectiva émica, contrastando com valores
tradicionais da musicologia europeia que conferem maior valor ao discurso harmdénico dentro de
uma musica.

Em geral, quase todas as cantigas do Boi sdo conectadas umas as outras, com pequenas
interrupgGes causadas ou por atrasos cénicos ou por falas durante o auto da morte e ressurreicao
do boi. Geralmente, a mesma tonalidade maior é mantida ao longo de todas as cantigas do
folguedo. Sendo assim, a musica no Boi de Mamao pode ser pensada como uma grande musica
continua, com duracdao média de 40 minutos a depender da quantidade de personagens, dividida
por um ciclo de cantigas'®. Encontramos assim referéncias como a Mdsica da Cabrinha, a Musica
da Morte do Boi e a Musica da Bernunga, por exemplo, nomeadas informalmente pelos préprios
brincantes.

Melo Filho (1953, p.79) comenta que a musica do boi tem “tempo bindrio” e que sua
instrumentacdo seria composta por violGes, cavaquinhos, gaitas, tamborins, chocalhos e pandeiros
gue acompanhariam a cantoria. Contudo, hd também registros de rabeca, viola, acordeom e tambores
nessas manifestacées (LINEMBURG; FIAMINGHI, 2013, p.6-7).

Sobre a estética sonora do Boi, pode-se perceber uma série de mudancas, ao compararmos as
sonoridades atuais gravacdes mais antigas, como no CD Musica Popular do Sul de 1975, vol. 3, do
projeto Discos Marcus Pereira, onde se encontram gravacdes do Grupo de Boi de Mam3o do Itacorubi'’
das cantigas de Entrada do Boi'8, Bernunca e Maricota; ou mesmo nas gravacdes caseiras do Arquivo

Caruso®, realizadas em diversas localidades da Ilha de Santa Catarina entre os anos de 1982 e 1995. E

e} etnomusicélogo Anthony Seeger, em seu artigo sobre sequéncias de pecas musicais, propGe que estas ndo
sejam apenas um detalhe estrutural ou formal, mas um elemento integral da experiéncia musical — tanto para quem
executa, como para quem ouve (SEEGER, 2013, p.40).

17 Musica Popular do Sul, volume 3, da Cole¢do Discos Marcus Pereira (1975, faixa 05). Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=91bloE3QMXs>, acesso em 14 fev. 2025.

18 Nomeada como “Quero ver meu boi brincar” no disco.

19 waldemar Joaquim da Silva Neto (1958-), conhecido na ilha como “Caruso”, atuou como médico local e
passou a interessar-se pelos registros fonograficos e fotograficos das tradi¢Ges culturais catarinenses. Parte de seus
registros podem ser encontrados no site do Acervo Caruso de Folclore Catarinense. Disponivel em:
<https://acervocaruso.wordpress.com/>, acesso em 15 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 19 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=91bIoE3QMXs
https://acervocaruso.wordpress.com/

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

interessante que neste Gltimo acervo, ha gravacdes do rabequeiro Lico do Lalo?° se referindo a musica
do Boi de Mamao como “baido”, o que aproxima novamente a hipdtese da influéncia e contribuicao de
musicalidades de Bois Nordestinos na composicao cultural do complexo do Boi de Mamao catarinense.

Sobre esta mudanca na estética sonora, algumas pessoas apontam para uma série de
competicdes de Boi de Mamao que ocorreram na segunda metade do século XX, que, com o intuito
ingénuo de incentivar financeiramente os grupos com premiagdes, acabou por incentivar um caminho
homogeneizador, onde grupos com estéticas sonoras e visuais diversas foram tentando se assemelhar

ao que costumava vencer as competicdes, como apontou o musico e pesquisador Marcelo Portela??.

1.3 Paralelos entre o Boi de Mamao e outras musicalidades nacionais

Em termos ritmicos, a clave geral do Boi de Mamao pode ser considerada como uma clave
bastante comum, que pode ser encontrada em tradi¢Ges diversas, ndo apenas Brasil afora, como
mundo afora também, como podemos perceber numa transcricdo aproximada do pandeiro do Boi

de Santo Anténio?? (Fig. 5 e Fig. 6).
Figura 5 — Clave principal do pandeiro no Boi de Mamao de Santo Ant6nio

(variacdo)

Fonte: AUTORES (2024).

Figura 6 — Transcrigao de excerto da musica de abertura do grupo, com voz, pandeiro e surdo

20 Henrique Lalo Sabino (1932-1998), conhecido na ilha como Lico do Lalo, foi rabequeiro e importante folido
do Divino Espirito Santo da comunidade do Campeche.

21 Em entrevista concedida em 30 out. 2024. Marcelo Portela é brincante de boi, rabequeiro, violonista,
compositor, cantor e pesquisador de culturas tradicionais.

22 para conhecimento musical do Boi de Mam3o de Santo Antbnio, recomendamos o video da apresentacdo
registrado durante a 242 Farinhada do Divino (2023), disponivel aqui: <https://www.youtube.com/watch?v=7-

CXEgZLofE>, acesso em 28 out. 2025. Ja o excerto com voz, corresponde a faixa de abertura do CD do grupo
(CANTORIA..., 2013, faixa 01);, disponivel em
<https://www.youtube.com/watch?v=gk3mSbCAwS0&list=OLAK5uy k30wmDuuuvDYPYZ4p-hDueOsAaeTbOYHM>
acesso em 28 out. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.20 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=7-CXEqZLofE
https://www.youtube.com/watch?v=7-CXEqZLofE
https://www.youtube.com/watch?v=qk3mSbCAwS0&list=OLAK5uy_k30wmDuuuvDYPYZ4p-hDueOsAaeTb0YHM

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

D G
N4 |
7 A VN ) —-——— B e [ Y o Y T
Vozr [fe—Ht—2 [ — i === p——T—] i — T 171 ¥ 1
. A folha doli-mo - el - rotem chei-ro de li- mao
’ T T T2 T3
Pandeiro t
= > =l Bt > = | = > ] et > = |5 > >
n-—2 J A=k = Lo ld =
Surdo |HE 4 Y 4 o —o & o —o @ oo Y 4 o —o @ oo

Fonte: AUTORES (2025).

Vale ressaltar que transcricdes como esta, por mais que nos ajudem a ter uma nocao basica
da clave, sdo limitadas e imprecisas, uma vez que partituras ndao sao capazes de inscrever sotaques
musicais em sua linguagem. Ou seja, este mesmo excerto pode remeter a diversas tradicdes
musicais. Dito isso, esta é a Unica transcricdo musical presente no artigo, que se faz aqui presente
mais a titulo de ilustracdo do que como base para uma andlise musicoldgica aprofundada no sentido
estrito do termo.

Em conversa com a pesquisadora Renata Amaral?3, debatemos sobre proximidades
sonoras possiveis entre algumas tradi¢des musicais catarinenses e outras musicalidades brasileiras,
por conta de minha pesquisa de mestrado. Sobre as gravacdes antigas que ouvimos do Boi de
Mamao, comentou que a sonoridade remetia as tradi¢des dos universos caipiras paulistas do
interior, como a Folia de Reis, Catira e Cururu, e, principalmente, aos universos caicaras, do litoral
do Estado, como o Fandango ou a Ciranda Caicara. Além da proximidade em alguns entre as
percussdes mais graves, como o adufe da Ciranda e do Fandango e o pandeiro do Boi, algo na levada
da viola assemelhava a musicalidade do Boi de Mamao a estes universos.

Em geral a levada segue continua durante todo o folguedo do Boi de Mamao. Porém, na
musica da Bernunca, a maioria dos grupos costuma ou acelerar o andamento, ou em alguns casos
executar uma ritmica levemente distinta. No caso das grava¢des da Discos Marcus Pereira
(MUSICA..., 1975)%, percebemos que a Cantiga da Maricota (faixa 05, minuto 12:30) e a Cantiga da
Bernunca (faixa 05, minuto 11:20) possuem a mesma ritmica, porém com diferente andamento: a

primeira a cerca de 110 bpm, enquanto a segunda a aproximadamente 135 bpm.

23 Realizada em 29 jan. 2025. Renata Amaral é baixista, cineasta, fundadora do Acervo Maraca e pesquisadora
de tradigOes orais brasileiras ha mais de 30 anos.

24 Musica Popular do Sul, volume 3, da Colecdo Discos Marcus Pereira (1975). Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=91bloE3QMXs>, acesso em 14 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.21de 38


https://www.youtube.com/watch?v=91bIoE3QMXs

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Podemos encontrar paralelos bastante significativos também entre as musicalidades dos
grupos de Boi de Mamao e os universos das Capoeiras brasileiras, sobretudo, na Capoeira Angola.
Mestre Tuti?> comenta sobre ambas serem culturas de muita transversalidade, com muitos
elementos de diferentes lugares que, ao se unirem, foram formando essas tradicdes como sao hoje
em dia.

O Maculelé, original do Recéncavo Baiano, passou na década de 1960 a ser executado por
grupos de Capoeira, de modo que atualmente seja dificil uma roda de Capoeira que ndo tenha
Maculelé no Brasil. O mesmo ocorreu com a tradicdao da Puxada de Rede, incorporada ao universo
da Capoeira. O Boi de Mamao organizado por Mestre Tuti foi precursor em acrescentar a
personagem do Saci no folguedo, bem como o berimbau e algumas cantigas de Capoeira.

Uma série de comparagdes entre as musicalidades do Boi de Mamao e da Capoeira Angola
podem ser estabelecidas, numa analise musicolédgica que fizemos entre as ritmicas destas duas
tradicOes, principalmente entre os pandeiros de cada uma, bem como entre o violdo do Boi e o
conjunto de berimbaus da Capoeira, estes ultimos se assemelhando ndao apenas em suas claves
ritmicas, como também por sua funcdo percussiva e condutora da musicalidade executada
(MACHADO; FRIDMAN, 2024, pp.181-182).

Outra aproximacdo que apontamos nesta pesquisa foi a proximidade entre as claves do
Boi e da Capoeira e a clave do Catumbi de Itapocu (Araquari/SC) e do Cacumbi do Capitdo Francisco
Amaro (Floriandpolis/SC), tradi¢Ges afro-catarinenses inter-relacionadas, da familia dos Congados
brasileiros, historicamente articuladas por intermédio das Irmandades de Nossa Senhora do
Rosdrio (GONZALEZ, 2024, p.100; YUNES, 2020, p.20). Sua sonoridade remete as demais
musicalidades brasileiras de influéncia banto?®, como as Congadas de Minas Gerais e S30 Paulo,
Carimbd paraense, bem como alguns elementos do Céco pernambucano e do Congo capixaba.

Com atualmente poucos grupos ativos, o Cacumbi — ou Catumbi, a depender do grupo e
localidade —, possui relagdes com a familia das Congadas brasileiras ndao apenas em sua
musicalidade, como também nas organizacGes de cortejos e instrumentacdo, em alguns casos. Com

caixas armadas com rastilhos sob a pele dos tambores, pandeiros e tambores maiores. Seus cortejos

25 Mestre Tuti, mestre de Capoeira vinculado ao projeto “Naquela Capoeira tem um Boi... de Mamao” da cidade
de Governador Celso Ramos. Disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?v=c-NfwBLoVcE>, acesso em 14 fev.
2025.

26 conforme observacgao feita pela pesquisadora Renata Amaral, em entrevista realizada no dia 29 jan. 2025,
apds ouvirmos as gravacdes do Cacumbi do Capitdo Francisco Amaro de Floripa/SC (MUSICA..., 1975, faixa 04, minuto
6:45) e 0 CD do Catumbi de Itapocu, gravado pelo Selo SESC de Santa Catarina (CATUMBI..., 2003).

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.22 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=c-NfwBLoVcE

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

contam com a presenca de rei e rainha, casal de juizes, porta-bandeiras, um capitdo que entoa o
chamado dos cantos, tamboreiros (tocadores dos tambores) e marujos com espadas (usadas
também como instrumentos de percussdo em alguns casos) que também sdo dancantes.

No livro de Virginia Maria Yunes (2020) pode-se encontrar mais a respeito desta tradigdo.
No livro constam uma grande série de fotos tiradas pela autora. Essa cerimOnia tem seu auge no
Natal, especificamente nos dias 23, 24 e 25 de dezembro, com uma série de novenas rezadas nas
semanas anteriores.

Esta proximidade da sonoridade do Cacumbi e Catumbi das tradigdes banto no litoral
catarinense conflui com apontamentos observados pelo pesquisador catarinense Osvaldo de Melo

Cabral:

os escravizados africanos vinham de outros portos brasileiros, como Sao Luiz
do Maranh3o, Recife/Olinda, Salvador e, principalmente, do Rio de Janeiro, sendo
que alguns eram oriundos diretamente da Africa, dos portos de Angola e de
Mogambique. A maioria pertencia ao tronco linglistico “Banto” — cabindas, congos,
mogambiques, cassanges, benguelas e outros (CABRAL, 1979, p.381).

Neste sentido, a passagem dessas pessoas por essas regioes antes de chegar a ilha marcou
a constituicdao cultural do litoral catarinense, influenciando assim, consequentemente, suas
musicalidades. Ainda hoje existem poucas pesquisas que investigam relacdes entre o Cacumbi e o
Boi de Mamao, por exemplo, o que seria muito importante para aprofundar o entendimento sobre
ambas. Assim como Mestre Tuti comentou sobre a transversalidade da Capoeira brasileira,
sabemos que muitos grupos de Cacumbi faziam também o Boi de Mamao, em épocas diferentes
do ano. Um caso importante é o do préprio Cacumbi do Capitdao Amaro, que tinha também o seu
Boi, conforme informou a compositora e pesquisadora EI6 Gonzaga?’, sobrinha-neta do Capitdo
Francisco Amaro.

Um ultimo paralelo que podemos apontar é com os universos indigenas da regido, sempre
tdo pouco comentados, por diversas questdes que vao desde a escassez de fontes mais precisas de
pesquisa, mas principalmente por apagamento histérico, através de diversos projetos politicos,
como o da edificacdo do samba carioca (que na época apontava a origens negras e brancas) como

emblema nacional (MENEZES BASTOS, 2006, p.121). No caso do litoral catarinense, na época do

27 Em entrevista concedida em 01 nov. 2024. Além de seu trabalho musical, Eloisa Gonzaga também é
pesquisadora do Cacumbi e do campo de Educagdo musical.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.23 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

contato com os brancos vicentistas?® que comecaram a se instalar na regido, o grupo indigena que
habitava o litoral majoritariamente era o dos Mbya-Guarani. E, considerando a grande comunidade
Mbya-Guarani existente na regiao, é pouco provavel que ndo tenha havido intercambios materiais
e simbdlicos com as pessoas ndo-indigenas presentes na regiao.

Musicalmente, alguns elementos sdo operados de forma parecida entre os universos
musicais dos Mbya-Guarani e do Boi de Mamao, como seu aspecto ritualistico , seja mantendo uma
ritmica constante, seja na repeticdo de motivos melddicos. Em termos harmonicos, inclusive,
muitas cantigas possuem acordes que se estendem por um longo tempo, assim como o Mbarakd
Guacu, violdo guarani classificado como um instrumento de percussao dentro de seu sistema de
conhecimentos, de forma similar ao aspecto percussivo também presente no Boi de Mamao,
conforme comentado. O Mbarakd geralmente é tocado com as cordas soltas, geralmente afinadas
no que seria classificado segundo a musicologia tradicional como um “acorde maior”, trazendo
assim um carater de acorde pedal para as musicas guarani ao utilizar o Mbarakd (MONTARDO,
2002, pp.173-174). A concepcdo da musica como parte de um todo que relaciona o corpo através
da danga, uma dramaturgia cénica e um conjunto sequencial de cantigas no folguedo do Boi de
Mamao também possui relacdo com a forma que diversas comunidades indigenas da América do
Sul compreendem suas musicas (PUCCI; ALMEIDA, 2017). Este ponto em especifico, relacionando
som, imagem e corpo, pode ser relacionado com diversas outras tradicdes brasileiras, bem como
com paralelos de tradigdes musicais presentes no continente africano.

Uma ultima observacao, saindo do universo sonoro em direcdo a corporeidade, é sobre o
paralelo entre a danca do Vaqueiro e Mateus no Boi de Mam3o com o Xondaro Mbyéa-Guarani??,
danca em cardter de combate, onde guerreiros guarani sdo desafiados. Tanto as dancas quanto as
investidas de um guerreiro para outro lembram muito as investidas do boi contra o Vaqueiro ou
Mateus3. A forma de dancas de outras personagens, como a dos Ursos ou a do Cavalinho, também

acaba criando eco da danc¢a do Xondaro.

28 Colonos e exploradores da Capitania de S3ao Vicente, que se expandiram pelo interior do Brasil colonial. O
termo englobava tanto os habitantes da Vila de S3o Vicente quanto os bandeirantes.

29 Dois exemplos da danca do Xondaro: na Takoha Y'Hovy <https://www.youtube.com/watch?v=XBt L-

OnJHw>; e de outra aldeia Mbya n3o especificada <https://www.youtube.com/watch?v=Up8YvgKqT-0>, acesso em 15
fev. 2025.

30 Boi de Santo Anténio na 242 Farinhada do Divino de 2023, a partir do minuto 2:38 <https://youtu.be/7-
CXEgZLofE?si=QebphuTmj-OrUorA&t=158>; e Boi de Mamado do Campeche na Abertura da Temporada da Pesca da
Tainha de 2024, minuto 21:52 <https://youtu.be/CMfnWueRXZE?si=7YP6yhC UexNiQFG&t=1312>, ambos com acesso
em 15 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 24 de 38



https://www.youtube.com/watch?v=XBt_L-OnJHw
https://www.youtube.com/watch?v=XBt_L-OnJHw
https://www.youtube.com/watch?v=Up8YvgKqT-0
https://youtu.be/7-CXEqZLofE?si=Qe6phuTmj-OrUorA&t=158
https://youtu.be/7-CXEqZLofE?si=Qe6phuTmj-OrUorA&t=158
https://youtu.be/CMfnWueRXZE?si=7YP6yhC_UexNiQFG&t=1312

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

2. DA IDENTIDADE ACORIANA

A forma como o discurso agoriano muitas vezes é empregado nas narrativas de fundagao
cultural no litoral catarinense pode ser problematizada por alguns fatores. O principal deles seria a
invisibilizagcao de outras matrizes culturais que construiram de forma estruturante a identidade e,
principalmente, a diversidade cultural do Estado como um todo. Partindo do pressuposto de que a
cultura é viva e dindmica, é de se esperar que os modos de vida mudaram em relacdo aqueles
trazidos para a llha pelos agorianos.

Alguns costumes e tradicbes que sdo classificadas muitas vezes classificadas como
acorianas no litoral catarinense na verdade nao possuem registros semelhantes no arquipélago
portugués, como no caso do Boi de Mamdo. Também chamam a atencdo a técnica de construcdo
da Canoa Acoriana, feita a partir de um Unico pau de garapuvu, aprendida, na realidade, com
guaranis e caicaras. Como o mar nos Acores é considerado violento, os acorianos sdo inclusive mais
conhecidos por seus conhecimentos como agricultores do que como pescadores.

Neste sentido, como contraponto ao discurso do movimento acgorianista presente na
regido, podemos tomar como base os escritos de Tomaz Tadeu (2000). O autor aponta que a
identidade ndo pode ser tratada como uma esséncia fixa ou natural, mas um processo discursivo e
relacional, construido a partir de diferengas que sdo historicamente e culturalmente produzidas.
Logo, as identidades sdo efeitos de praticas de significacdo e poder, e ndo entidades pré-
determinadas (Tadeu, 2000, p. 9-12).

Através do trabalho de Thiago Sayao (2004), podemos entender que a narrativa acorianista
foi construida no litoral catarinense a partir de uma proposta que surgiu durante o 12 Congresso da
Histéria Catarinense, em 1948, como forma de diferenciacdo em relacdo aos imigrantes de
identidades culturais nacionais europeias, como alemaes, italianos, ucranianos, poloneses, entre
outros, que comegaram a ocupar a regido durante o século XIX, incentivados pelo Estado brasileiro
no periodo pds-abolicdo, movido na época pela politica racista de branqueamento populacional.

A narrativa da identidade agoriana surgiu com o intuito de desvincular aimagem do Estado
as nacoes pertencentes as aliancas do eixo na Segunda Guerra Mundial, que acabou finalizada trés
anos antes do Congresso (SAYAO, 2004, p.46-50). Esse sentimento dos intelectuais que organizaram

0 congresso se adequa ao que Lélia Gonzalez chamou de “neurose cultural brasileira”. A autora

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 25 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

entende o racismo como sintoma, uma manifestacdo aparente de um conflito inconsciente,
compartilhado no imagindrio social brasileiro, onde o pais se quer reconhecer como branco e
formado por descendentes de europeus, mas que constantemente precisa se defrontar com as
existéncias indigenas e negras que moldaram as histérias e identidades do Brasil (GONZALEZ, 1983;
SCHWARCZ, 1993).

Nessa movimentagao de construcgdo identitdria, ¢ comum que manifesta¢des fortemente
presentes na regidao, como o Boi de Mamao, acabem sendo associadas a identidade agoriana
reivindicada. Contudo, ndao encontramos nenhum registro que marque a presenga de
manifestacbes similares ao Boi de Mamao no arquipélago acoriano, assim como também nos
aponta o supracitado pesquisador Nereu do Vale Pereira, mesmo que por |a pudéssemos encontrar

manifestagdes culturais com o animal real, seja em contexto urbano ou rural (PEREIRA, 2010b).

2.1 Ecos e percepgdes sobre a musica tradicional dos Acores

No intuito de ouvir como eram as musicas tradicionais acorianas, busquei registros dos
trabalhos de Michel Giacometti3!, Fernando Lopes-Graca3? e Artur Santos33, trés significativos
responsaveis pela investigacdo etnoldgica sobre a musica tradicional portuguesa. Sobre a musica
tradicional acoriana, podemos encontrar nos trabalhos deste ultimo uma quantidade maior de
registros, tendo sido seu trabalho muito elogiado pelos outros dois. No ano de 1960, Santos realizou
uma série de gravacdes musicais in loco, na llha de S3o Miguel. Em 2001 o material foi organizado
numa coletanea de 4 CDs, com o nome O Folclore Musical nas Ilhas dos Acores3®.

Antes de tudo, vale afirmar que é impossivel generalizar o que seriam as musicas agorianas

a partir da escuta de uma coletanea e alguns grupos isolados. Este artigo ndo pretende chegar a

31 Michel Giacometti (1929-1990), etndlogo corso que fez uma “Missdo Mediterrdanea” (Mission Méditerranée
56, ano de 1956), com muito material sobre musica tradicional portuguesa.

32 Fernando Lopes-Graga (1906-1994), compositor, pianista, maestro e pesquisador portugués. Considerado um
dos maiores compositores e musicélogos portugueses do século XX.

33 Artur Santos (1914-1987) foi um pianista, compositor e etnomusicélogo que desenvolveu vdrios
levantamentos de musica folcldrica em Portugal, Angola, e nas regiGes autonomas dos Acores (Terceira, S. Miguel e
Santa Maria) e Madeira.

340 primeiro disco da coletanea de Artur Santos, O Folclore Musical nas llhas dos Agores, llha de Sdo Miguel
(Disco 1), estd disponivel em: <https://youtube.com/playlist?list=PLVPlpcfONploBp-HR60jXr91cCxIE-
KFJ&si=edNbyYFNRgPyrmy >, acesso em 15 fev. 2025. J3 a lista completa com o conteudo dos 4 discos da coletanea
de Artur Santos sobre o folclore musical da Ilha de S3do Miguel, estdo disponiveis em:
<https://www.discogs.com/release/10946400-Various-O-Folclore-Musical-Nas-Ilhas-Dos-A%C3%A7ores-Antologia-
Sonora-Da-llha-De-S%C3%A30-Miguel>, acesso em 15 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 26 de 38



https://youtube.com/playlist?list=PLVPlpcf0NpIoBp-HR60jXr91cCxIE-KFJ&si=edNbyYFNRqPyrmy_
https://youtube.com/playlist?list=PLVPlpcf0NpIoBp-HR60jXr91cCxIE-KFJ&si=edNbyYFNRqPyrmy_
https://www.discogs.com/release/10946400-Various-O-Folclore-Musical-Nas-Ilhas-Dos-A%C3%A7ores-Antologia-Sonora-Da-Ilha-De-S%C3%A3o-Miguel
https://www.discogs.com/release/10946400-Various-O-Folclore-Musical-Nas-Ilhas-Dos-A%C3%A7ores-Antologia-Sonora-Da-Ilha-De-S%C3%A3o-Miguel

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

conclusdes absolutas, mas procura ao menos questionar alguns parametros naturalizados em
territério catarinense, que parecem nunca ter sido discutidos muito a fundo. No caso de relagbes
musicoldgicas entre os repertdrios do litoral catarinense e do arquipélago acoriano, valeria uma
pesquisa de félego para aprofundar melhor suas consonancias e dissonancias.

Nesses primeiros meses de escuta, principalmente a partir da coletanea gravada por Artur
Santos, uma vez que esta pretende dar conta da variedade do repertério da Ilha de Sdo Miguel,
percebi, em linhas gerais, pouquissimas cantigas acompanhadas por instrumentos percussivos; em
geral, tinham maior énfase na relagdo entre violas de arame e vozes; e quase todas as cantigas eram
em compasso terndrio simples. Algumas pareciam ter um compasso binario composto. Uma delas,
nomeada de Canto de Peditdrio para o Menino Jesus (FOLCLORE..., 2001, Disco 2, faixa 2), possui
compasso terndrio, porém com retardos estruturais incorporados em cada compasso, fazendo com
que sua ritmica soe de modo peculiar®.

Dentre os géneros musicais presentes dentro do cancioneiro do litoral catarinense, talvez
0 que mais tenha relagbes diretas com a sonoridade das musicas tradicionais agorianas seja a
Ratoeira. Mesmo o Terno de Reis, muitas vezes associado aos portugueses, possui uma
musicalidade distinta da encontrada nas ilhas agorianas ou no proprio territério continental
portugués.

A Ratoeira, considerada uma brincadeira versatil em forma de quadrinhas improvisadas
intercaladas por um refrao, pode ser cantada em roda, onde participantes langam versos de amor,
flertes, desafios ou satiras para outro participante. A Ratoeira também era entoada como canto de
trabalho, principalmente pelas mulheres rendeiras durante seu oficio, mas também na lavoura, na
raspagem de mandioca ou na colheita do café (SILVA, 2011, p.48). A Ratoeira é um género musical
com algumas cantigas tradicionais cujas melodias sdao usadas nas estrofes para o improviso e o
refrdo cantado em grupo. Entre as cantigas registradas estdo Meu Galho de Malva (ou Meu Cravo
de Rosa), Ratoeira de Ferro, Cana Verde, Caranguejo da Armacgdo, O Sereno, O Fadinho e O Limdo,
gue podem ser encontradas com letras e partituras melddicas no Boletim da Comissao de Folclore
Catarinense de 1997 (SOARES, 1997, p.21-25).

A semelhanca da Ratoeira com as musicas tradicionais acorianas presentes na coletanea

da Ilha de S3o Miguel de Artur Santos tem a ver com seu compasso majoritariamente ternario e

35 canto de Peditério para o Menino Jesus. Faixa 2 do Disco 2 da Coletanea O Folclore Musical nas Ilhas dos
Acores. Disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?v=s7WRSfPkLCk>, acesso em 15 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.27 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=s7WRSfPkLCk

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

com o timbre da voz cantada. Sobre instrumentacao, seria dificil estabelecer esses paralelos, uma
vez que, por mais que a Ratoeira catarinense seja as vezes interpretada com instrumentos musicais,
originalmente ela era cantada a capella, pratica comum aos cantos de trabalho.

Curiosamente, nessas escutas de musicas tradicionais agorianas realizadas nos ultimos
meses, me deparei com uma canc¢ao do Grupo Folcldrico de Sdo Miguel, da cidade agoriana de Ponta
Delgada, chamada de Caninha Verde e Preto3®, que ndo s6 possuia 0 mesmo nome de uma das
cantigas de Ratoeira catarinense, Cana Verde3’, como também a mesma letra e melodia em sua
primeira parte. Na segunda parte da cangao agoriana, a melodia se aproxima de outra cantiga de

Ratoeira catarinense, a Ratoeira de Ferro®®, em compasso binario.

3. DA HIPOTESE CAICARA

Tendo o discurso da identidade acoriana come¢ado em 1948 e comecado a ganhar forga
apenas na segunda metade do século XX, percebemos qudo recente ele é. Em outras palavras, essa
narrativa ndao esteve historicamente presente. E, mesmo que uma parte consideravel dos
habitantes nativos do litoral catarinense possuam casais acorianos como ancestrais, essa
identidade nunca esteve elaborada em seu discurso de uma forma tao mastigada quanto é hoje. Se
eu falo sobre “ser acoriano” para meus avds, ndo pensam nela de forma nostalgica e romantizada
como ocorre com descendentes de imigrantes italianos ou alemaes no Estado. Principalmente para
uma pessoa de 94 anos que ndo cresceu com essa ideia e ndo teve nenhum familiar que participou
da movimentac¢ao de construgdo dessa narrativa identitaria, como é o caso dos meus avés, que
cresceram nos vilarejos de Encantada e Olaria (atual Paulo Lopes/SC). Exemplos dessa questdo
podem ser encontrados na pesquisa sobre Ratoeira do musico e pesquisador Rodrigo Moreira da

Silva, que conversou com pessoas que lembram quando “descobriram que eram agorianas”:

A descoberta da origem acoriana parece ter sido um episédio para muitos
dos entrevistados. Isso constatou-se no discurso de diversas senhoras em
localidades diferentes. Ou seja, o processo histérico de construcdo da identidade

36 Cantiga Caninha Verde e Preto gravada pelo Grupo Folclérico de S3o Miguel (Agores). Disponivel em:

<https://www.youtube.com/watch?v=Sg5L22yewPI>, acesso em 15 fev. 2025.
37

Cantiga  de Ratoeira Cana  Verde, pelo  Grupo Arreda Boi. Disponivel  em:

<https://www.youtube.com/watch?v=H41M-fOmYfl>, acesso em 15 fev. 2025.
38

Cantiga de Ratoeira Ratoeira de Ferro, pelo Grupo Arreda Boi. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=gLGVirMYpsY>, acesso em 15 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 28 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=Sg5L22yewPI
https://www.youtube.com/watch?v=H41M-f0mYfI
https://www.youtube.com/watch?v=gLGVirMYpsY

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

cultural do litoral catarinense é relativamente recente. Tanto que ha pessoas que
viveram esse momento de descoberta de suas origens. Isso certamente foi
institucionalmente induzido. Logicamente a origem acoriana da populacdo do
litoral catarinense é um fato historico. No entanto, a consciéncia e a
autoidentificacdo com a origem acoriana é algo em construcdo. A reproducdo de
discursos académicos e intelectuais acerca da identidade e da origem, como
debatido até aqui, é perceptivel na fala das pessoas pesquisadas. De acordo com
Dona Maroca do Grupo de Senhoras de Governador Celso Ramos, “Ninguém sabia
que era agoriano, que ndo era né... depois de uns tempos pra ca que a gente foi
saber que isso era... era agoriano né”. (SILVA, 2011, p.141, grifos nossos).

No trabalho de Rodrigo Moreira da Silva, musico e pesquisador de Ratoeira no litoral
catarinense, podemos encontrar diversas vezes também relatos de nativos que citam a figura de
Vilson Farias, escritor e historiador catarinense, como alguém que, em nome do Nucleo de Estudos
Acorianos da UFSC3°, levou este conhecimento sobre a origem acgoriana aos moradores locais num
discurso de resgate dos valores e saberes do arquipélago (idem, p.141). O autor demonstra
também, através de depoimentos registrados, como as pessoas comegaram a ter maior zelo por
seus saberes apds terem sido informadas que aquelas cantigas e técnicas manuais de construgdes
possuiam um respaldo identitario europeu assim como os vizinhos do interior do Estado, passando
assim a ter maior zelo e cuidado com esses saberes (idem, p.143). Além disso, a influéncia da obra
de Vilson Farias na construcao do discurso dessas pessoas é notada nitidamente em passagens

como esta:

No primeiro telefonema que fiz a Cristiane de Jesus, de Porto Belo, falando
sobre minha pesquisa, meu interesse sobre a Ratoeira, sobre a cultura agoriana em
Santa Catarina, fui repreendido. Cristiane disse que o correto era referir-se a
“cultura de base agoriana" em Santa Catarina, e ndo simplesmente cultura agoriana,
pois esta era a cultura encontrada no Arquipélago dos Acgores, ndo em Santa
Catarina. Realmente estou de acordo que ha uma distingdo muito clara entre os
dois contextos. Mas aderir e reproduzir essa categorizagdo revela a influéncia que
as obras de Vilson Farias exerceram em seu discurso, assim como no de outros
informantes e, de certo modo, na elaboracdo da identidade cultural do litoral
catarinense (SILVA, 2011, p.147).

39 Universidade Federal de Santa Catarina.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.29 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Esse tipo de depoimento aponta para a forma como a consciéncia agoriana foi construida,
com incentivo politico do Estado, e ndo de uma forma espontanea, como um sentimento que
sempre esteve nesses descendentes de imigrantes acorianos através dos 250 anos da imigracao.

Antes de 1940, as pessoas ndo tinham o costume de classificar a si mesmas como “caigara”,
“guarani” ou “caipira” quando se estava entre os seus. A necessidade de classificacdo identitdria
vem da movimentacdao e necessidade de se definir a alteridade, definir o “outro”. E, como
antigamente era mais comum a pessoa permanecer no seu proprio contexto, onde quase todos sao
semelhantes, ndao havia a necessidade de usar uma categoria identitdria como “caicara”,
“ribeirinho”, “mbyda-guarani” ou “kaingang” em seu discurso para definir sua prépria gente. Entdo
podemos facilmente pensar que mesmo que os habitantes do litoral catarinense vivessem como
caicaras, essa categoria nunca foi reivindicada pela populacdo local, onde foi ganhando forca o
gentilico manezinho (na ilha) ou peixeiro (no Rio Itajai), ao mesmo tempo em que a narrativa da
identidade acoriana foi sendo construida. Até porque “caigara” muito provavelmente ndo foi um
gentilico escolhido pelos préprios caicaras, da mesma forma que ocorreu com grupos indigenas,
por exemplo, que ficaram conhecidos pela nomenclatura usada por povos rivais ou por
colonizadores brancos. O nome “caicara” remete a uma armadilha de pesca. O nome “manezinho”
era uma nomenclatura pejorativa usada pelas pessoas “da cidade”*® para nomear os pescadores
caicaras do sertdo da Ilha de Santa Catarina. Mesmo que tenha comecado como um apelido
pejorativo, depois passou a ser reivindicado como gentilico local. Nos tempos da juventude de meu
avo, ninguém ficaria feliz se fosse chamado de “manezinho”, ao passo que hoje, essa conotacao
pejorativa do termo perdeu seu sentido.

Usando o termo acoriano como gentilico ilhéu e costeiro, constitui-se um processo de
cristalizacdo identitaria, que traz como problematica uma espécie de musealiza¢ao da cultura e do
conhecimento, além de um estancamento do fluxo criativo cultural. Prendendo a identidade
litoranea catarinense a um passado de imigrantes ocorrido ha dois séculos e meio, transforma-se a
cultura local em peca de museu, fixada numa temporalidade que ja ndo existe. Inclusive, neste caso
acoriano, é como se essa autodenominacado tirasse parte da autonomia local e de sua legitimidade.
Afinal, sempre haverd pessoas nativas de um arquipélago localizado a mais de 5.000 km da Ilha de

Santa Catarina que nunca pisaram os pés aqui, mas que sempre serdo mais agorianos do que nos.

40 Atualmente o Centro Velho da cidade de Floriandpolis/SC.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.30 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Me pergunto se ndo houvesse o movimento agorianista, até que ponto as popula¢des nativas do
litoral catarinense ndo se entenderiam hoje como caigaras. Ou apenas catarinenses.

E no litoral Sul do Rio de Janeiro, Sdo Paulo, Parana e até mesmo na Baia da Babitonga,
regido Norte de Santa Catarina, nativos usam o termo caigara, identidade tradicional do litoral Sul
brasileiro, de forte influéncia guarani e em muitos casos influéncia também acoriana, identidade
fortemente relacionada com a pratica da pesca surgida dos primeiros contatos entre indigenas e
europeus, a qual foram agregadas diversas outras influéncias. Essa hipdtese caicara para a
identidade cultural do litoral catarinense se mostra pertinente inclusive por conta de sua
continuidade territorial com o chamado corredor cultural cai¢cara. Grande parte das pesquisas sobre
a regido caicara costuma apontar que ela ocupa o litoral Sul do Rio de Janeiro até o litoral
paranaense. Considerando que ndo hd nenhuma fronteira por acidente geografico significativo,
como montanhas e rios caudalosos, que dificultassem o acesso na divisa estadual entre Parand e
Santa Catarina, é dificil imaginar que durante os ultimos séculos nao tenha havido qualquer tipo de
comunicacgOes, trocas simbdlicas e influéncias mutuas entre os habitantes dos seus litorais. O
trabalho do musico, pesquisador e brincante paranaense Jozé Navarro Lins sobre a presenca do
Fandango Caicara na Baia da Babitonga no litoral Norte catarinense aponta para esse
guestionamento. Segundo o autor, discussdao pode ser aprofundada com a ideia de territorialidade,
gue pensa o territério com uma perspectiva dindmica e flexivel (LINS; PEDROSA, 2024, p.4).

O historiador e folclorista Rossini Tavares de Lima (1915-1987), no capitulo “Regides
Folcléricas do Brasil” do livro Abecé do Folclore (LIMA, 1972), toma como base uma pesquisa
classificatéria a moda antiga feita por Joaquim Ribeiro (1907-1964) no livro Introducgdo ao Estudo
do Folk-Lore Brasileiro (datado do inicio do século XX), que comeca a descrever cada regido cultural
do pais. Nessa época, quando toda a movimentacao pela reivindicagdo de uma identidade agoriana
ainda ndo viera a tona em Santa Catarina, o autor classificou o litoral catarinense como parte do
corredor cultural caicara, chamado pelo autor de “ciclo caicara”, do litoral capixaba ao litoral
gaucho (LIMA, 1972, p.117).

Independente da problematica das informacdes levantadas por Joaquim Ribeiro, as
semelhancas entre o modo de vida caicara e dos chamados “acorianos” do litoral catarinense sao
expressivas: suas técnicas de pesca; de construcdo de canoas — bem como a finalizacdo e pintura
destas, sendo dificil distinguir uma canoa caicara e uma canoa “agoriana” —; situacdes complexas
de luta pela continuidade de suas tradicGes em relacdo a violenta especulacdo imobilidria que
assola as regides, causada pelo turismo desenfreado e empreendimentos imobilidrios; a presenca

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.31de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

de Sambaquis, depois Carijés, e atualmente Mbyda-Guaranis em seus territérios; histérico de
contato com brancos semelhantes, bem como a presenga acgoriana nas configura¢des culturais
identitarias (mesmo que em intensidades diferentes), e marcas profundas da presenca lusitana na
regido; instrumentagdao musical semelhante, principalmente levando em conta instrumentos como
rabeca de trés cordas e viola que eram utilizados antigamente no litoral catarinense.

Segundo Kilza Setti*!, pode-se perceber entre os caicaras marcas profundas deixadas pela
cultura dominante do colonizador branco, visiveis na “esfera religiosa, na ordem social e moral, no
linguajar (um dialeto com residuos de arcaismo da entdo lingua imposta ja no inicio da dominagao),
nas praticas culturais — incluindo nestas a pratica musical” (SETTI, 1997, p.148). Esses aspectos
levantados pela pesquisadora se assemelham em muito com caracteristicas das populagdes
tradicionais da costa catarinense, tanto em sua marcante religiosidade quanto em relacdo ao
linguajar. Doralécio Soares aponta inclusive para termos presentes na fala de ilhéus que remontam
ao linguajar do século XIV portugués (SOARES, 1979).

Com a hipdtese caicara, ndo se trata de entender a identidade cultural do litoral
catarinense como idéntica a do litoral paulista, fluminense e paranaense. Afinal, as proprias
populacdes caicaras dessas regides ndo se enxergam como idénticas, mas sim semelhantes em
diversos aspectos, de forma que ndo se possa pensar numa Unica “musica caigara”, mas como varias
vertentes de uma identidade multipla em comum, como nos aponta Kilza Setti (1985). Isso pode
ser observado ao compararmos o universo musical caicara do litoral paulista estudado pela autora
com a musicalidade de outras regides adjacentes, como caso da Ciranda de Paraty/RJ e do
Fandango paranaense. As populagdes caigaras se entendem como multiplas e com particularidades
ao longo do litoral.

Um exemplo conectivo entre a regidao com “cultura de base acgoriana” e o “corredor
caicara”, é a Associacdo Mandicuera, de Paranagud/PR, guiada pelo Mestre Aorélio Domingues, que
além de promover diversos eventos culturais cai¢aras no Litoral Paranaense, também comecou a
montar seu Boi de Mam3o“?, tracando uma ponte conectiva entre o litoral catarinense e o

“corredor caicara”. Marcelo Portela*® mencionou intercdmbios culturais realizados com integrantes

41 Kilza Setti (1932-) é antropdloga, etnomusicéloga e compositora. Umas das primeiras pesquisadoras a
investigar a producdo musical caicara paulista e Mbya-Guarani. Criadora do Acervo Memodria Caigara.
42 Apresentagao do Boi de Mamao da Associagdo Mandicuera, gravado para o Festival de Culturas Tradicionais

da cidade de Curitiba, em 2021, disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?v=MIN7divlltw>, acesso em 15 fev.
2025.

43 Em entrevista concedida em 31 out. 2024.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.32 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=MlN7div1ltw

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

do grupo Mandicuera, intermediados pelo Mestre Aorélio Domingues**, nos quais brincantes mais
velhos de Paranagud vieram para a Ilha de Santa Catarina e conversaram com mestres brincantes
da ilha, considerados mestres da cultura “agoriana”. Nesses encontros, foi percebida a expressiva

guantidade de repertdrios em comum entre os brincantes das duas localidades.

4. REFLEXOES FINAIS

Este artigo foi construido a partir de uma série de percepg¢des sobre continuidades e
descontinuidades entre a musicalidade do Boi de Mamao e a chamada identidade acoriana do
litoral catarinense. Partimos aqui de uma pequena amostragem de exemplos, sem que possamos
chegar a conclusdes gerais, principalmente em temas tao delicados como o sdo as identidades.
Nossa ideia aqui é questionar certas naturalizagdes que vém sendo feitas sobre a identidade
cultural do litoral catarinense e apontar para caminhos de pesquisa a serem desenvolvidos nos
proximos anos, provocando debates mais aprofundados sobre o tema.

Como pudemos perceber, a afirmag¢do de que o Boi de Mamao tenha vindo diretamente
dos Acores para a costa catarinense no século XVIII torna-se complicada, uma vez que invisibiliza
uma série de outras influéncias que construiram a identidade desse litoral da forma como é hoje, e
que fazem dela fruto de um processo tdo complexo e diverso. Diversas outras pontes e relacées
musicais entre a musica do Boi de Mamao e outras tradicdes podem ser estabelecidas e melhor
aprofundadas. Nesse aspecto, a musica pode ser uma importante ferramenta para apontar
vestigios presentes, quase que arqueoldgicos das praticas culturais. De modo geral, os trabalhos
académicos sobre o Boi de Mamao costumam abordar a musica de forma superficial, ou alegando
falta de conhecimento técnico ou classificando-a como uma musica simples ou repetitiva.
Esperamos que este artigo contribua para um vislumbre da riqueza e diversidade musical que se

faz presente nessa manifestacdo do litoral catarinense.

Referéncias fonograficas e audiovisuais

44 porélio Domingues (1977-) é mestre de saberes culturais caicaras como o Fandango, a Folia do Divino Espirito
Santo e o Boi de Mamao, nascido em Paranagua/PR. Também atua como luthier de instrumentos tradicionais caigaras.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.33 de 38



Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

CANTORIA do Boi de Mamao de Santo Antbnio. Associacdo de Moradores de Santo Antbnio
de Lisboa (Patrimonio e Interpretacdo). Produgdo: Marcelo Muniz. Floriandpolis/SC: Independente,
2013. CD. 20min. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=gk3mSbCAwS0&Ilist=OLAK5uy k30wmDuuuvDYPYZ4p-
hDueOsAaeTbQYHM>, acesso em 08 jun. 2024.

CATUMBI de Itapocu. Grupo Catumbi de Itapocu (Patrimonio e Interpretagdo). Realizagdo: SESC/SC.
Araquari/SC: SESC, 2003. CD. 30min. Disponivel em:
<https://youtu.be/0oN2XeCEjhw?si=0iL8 wpp6jX GG8f>, acesso em 08 jun. 2024.

FOLCLORE Musical nas Ilhas dos Acores: Ilha de Sdo Miguel, O. Instituto Cultural de Ponta
Delgada. Gravacbes: Artur Santos. 4 CDs. Coletanea. 2001. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/playlist?list=PLVPIpcfONploBp-HRE60jXr91cCxIE-KFJ>, acesso em 15
fev. 2025.

MUSICA Popular do Sul, Volume 3. Discos Marcus Pereira, Gravadora tal. CD. 19 faixas. 43’20
minutos. 1975. Disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?v=91bloE3QMXs>, acesso em
14 fev. 2025.

“NEGROS em Desterro: historias de resisténcia”. Compde o projeto “Vivéncias”, do
Departamento Nacional do SESC. Produgao e Roteiro: Rodrigo Stlpp. Produgdo Executiva: Contexto
Filmes. Imagens e Edigdo: Gustavo Zinder. Imagens aéreas: Leandro do Amaral. Intérprete de Libras:
Rita Cabral. Locucdo: Solange Ad3o. Realizagdo: SESC/SC, Fecomércio e Senac. 8min. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=vTSioM1A7SY>, acesso em 08 jan. 2025.

RODA no calcaddo: encontro Capoeira Angola Palmares. Compde o projeto “Ié, Mané:
memodria da capoeiragem da ilha”, contemplado pelo Prémio Elisabete Anderle de Estimulo a
Cultura 2020, da Fundagdo Catarinense de Cultura. Imagens: Acervo Mestres Calunga e Kiko.
Edicdo: J6 Capoeira. Illha de Santa Catarina, 1999. 4min. Disponivel em:
<https://www.youtube.com/watch?v=i{Bd5fJrw600>, acesso em 08 jun. 2024.

Referéncias bibliograficas

CABRAL, Oswaldo R. Nossa Senhora do Desterro | e Il. Floriandpolis: Lunardelli, 1979.

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas Hibridas: Estratégias para Entrar e Sair da Modernidade.
Traducdo: Heloisa Pezza Cintrdo e Ana Regina Lessa. 42, ed. Sdo Paulo: Edusp, 2008.

CARVALHO, J. Jorge de. ‘Espetacularizacdo’ e ‘canabalizacdo’ das culturas populares na América
Latina. Revista Anthropoldgicas, ano 14, vol.21 (1): 39-76, 2010.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.34 de 38


https://www.youtube.com/watch?v=qk3mSbCAwS0&list=OLAK5uy_k30wmDuuuvDYPYZ4p-hDueOsAaeTb0YHM
https://www.youtube.com/watch?v=qk3mSbCAwS0&list=OLAK5uy_k30wmDuuuvDYPYZ4p-hDueOsAaeTb0YHM
https://youtu.be/0oN2XeCEjhw?si=oiL8_wpp6jX_GG8f
https://www.youtube.com/playlist?list=PLVPlpcf0NpIoBp-HR60jXr91cCxIE-KFJ
https://www.youtube.com/watch?v=91bIoE3QMXs
https://www.youtube.com/watch?v=vTSioM1A7SY
https://www.youtube.com/watch?v=jBd5fJrw6oo

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

FARIAS, Vilson Francisco de. Dos Agores aos Brasil meridional: uma viagem no tempo: 500
anos, litoral catarinense: um livro para o ensino fundamental. 22 ed. Floriandpolis: Ed. do autor,
2000.

GONCALVES, Reonaldo Manoel. Cantadores de Boi de Mamao: velhos cantadores e educagao
popular na llha de Santa Catarina. Dissertacdao Mestrado em Pedagogia defendida no Centro de
Educacao (CED), da UFSC. Floriandpolis, 2000.

GONZALEZ, Lélia. “Racismo e sexismo na cultura brasileira”. Ciéncias Sociais Hoje, Brasilia,
ANPOCS, n2 2, 1983. pp.223-244.

GONZALEZ, Lélia. Festas Populares no Brasil. 12 ed. Sdo Paulo: Boitempo, 2024.

HERNANDEZ, Jo Farb. Forms of Tradition in Contemporary Spain. University Press of
Mississippi and San Jose State University, 2005.

LEITE, Lenice de Sousa. As Bandas das bandas de ca: Bandas Cabacais da Festa do Pau da
Bandeira de Santo Antonio de Barbalha — CE (producdo, reproducdo e transmissao de valores).
Dissertacdo, Programa de Especializacdo do Patrimonio, IPHAN. Rio de Janeiro, 2019. 176 p.
Disponivel em: <http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/LEITE Lenice-
Dissertacao Mestrado.pdf>, Acesso em 14 fev. 2025.

LIMA, Rossini Tavares de. Abecé do Folclore. 52 ed. Sdo Paulo: Ricordi, 1972.

LINEMBURG, Jorge; FIAMINGHI, Luiz. Registros de rabeca nas manifestacdes folcléricas da
cultura de base agoriana em Santa Catarina. Anais do XXIIl Congresso da Associacao Nacional de
Pesquisa e Pés-Graduacdo em Musica — ANPPOM, Natal/RN, 2013.

LINS, José Augusto P. Navarro; PEDROSA, Frederico Gongalves. Uma investigacdo acerca da
viola caicara em Itapod, Santa Catarina. Revista Orfeu, Florianépolis, v.9, n. 2, ago. 2024, pp.21-22.
Disponivel em: <https://periodicos.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/25169/17703>, acesso
em 15 fev. 2025.

MACHADO, Vitor Vieira; FRIDMAN, Ana Luisa. Que “agoriano” é esse de Santa Catarina?:
repensando a identidade do litoral catarinense a partir da musicalidade do Boi de Mamao. Anais do
IV Ciclo Musica em Movimento: Projecdes Sonoras, UDESC, Floriandpolis, jun. 2024. Disponivel em:
<https://www.academia.edu/126105428/Que a%C3%A7oriano %C3%A9 esse de Santa Catari
na_repensando concep%C3%A7%C3%B5es sobre a identidade do litoral catarinense a partir

da musicalidade do Boi de Mam%C3%A30>, acesso em 14 fev. 2025.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.35de 38


http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/LEITE_Lenice-Dissertacao_Mestrado.pdf
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/LEITE_Lenice-Dissertacao_Mestrado.pdf
https://periodicos.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/25169/17703
https://www.academia.edu/126105428/Que_a%C3%A7oriano_%C3%A9_esse_de_Santa_Catarina_repensando_concep%C3%A7%C3%B5es_sobre_a_identidade_do_litoral_catarinense_a_partir_da_musicalidade_do_Boi_de_Mam%C3%A3o
https://www.academia.edu/126105428/Que_a%C3%A7oriano_%C3%A9_esse_de_Santa_Catarina_repensando_concep%C3%A7%C3%B5es_sobre_a_identidade_do_litoral_catarinense_a_partir_da_musicalidade_do_Boi_de_Mam%C3%A3o
https://www.academia.edu/126105428/Que_a%C3%A7oriano_%C3%A9_esse_de_Santa_Catarina_repensando_concep%C3%A7%C3%B5es_sobre_a_identidade_do_litoral_catarinense_a_partir_da_musicalidade_do_Boi_de_Mam%C3%A3o

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

MALAVOTA, Claudia Mortari. Os africanos de uma vila portudria do Sul do Brasil: criando
vinculos parentais e reinventando identidades. Desterro, 1788/1850. Tese de Doutorado (Histdria),
Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, PUC-RS, Porto Alegre, 2007. 218 p. Disponivel em:
<https://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/2527/1/390044.pdf>, Acesso em 14 fev. 2025.

MELLO, Sim3o Luiz Pereira de Abreu e. A procissao de Corpus Christi em Mon¢ao, do Minho.
In.: CASTILHO, Alexandre Magno de; CORDEIRO, Antonio Xavier Rodrigues. Almanach de
lembrangas Luso-Brazileiro para o anno de 1867: com 444 artigos e 91 gravuras. Lisboa: Sociedade
Typographica Franco-Portuguesa, 1866.

MELO FILHO, Osvaldo Ferreira de. Notas e Pesquisas Sobre o Boi-De-Mamao. Boletim da
Comissao Catarinense do Folclore. Floriandpolis, Ano IV, n° 15/16, Junho/Setembro de 1953.

MENEZES BASTOS, Rafael José de. O indio na musica brasileira: recordando quinhentos anos
de esquecimento. In.: Tugny, Rosdngela Pereira de; QUEIROZ, Ruben Caixeta de (orgs.). Mdsicas
africanas e indigenas no Brasil. Belo Horizonte: Ed. UFMG, p. 115-127, 2006.

MONTARDO, Daisy Lucy. Através do Mbaraka: musica e xamanismo guarani. Tese de
doutorado em Antropologia Social. PPGAS/FFLCH, Universidade de Sdo Paulo, 2002. Disponivel em:
<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8134/tde-11032003-
152546/publico/tdeDeiseLucy.pdf>, acesso em 15 fev. 2025.

PEREIRA, Nereu do Vale. Acerca da origem da Bernunga. Boletim da Comissao Catarinense
de Folclore, Ano XLIIl, n2 61, 2010a. pp.13-23.

PEREIRA, Nereu do Vale. O Boi de Mamao, folguedo folclérico da llha de Santa Catarina:
introducdo ao seu estudo. 12 ed. Floriandpolis: Associacdo Ecomuseu do Ribeirdo da Ilha, 2010b.
188 p.

PEREZ, Clodio Gonzalez. A Coca de Betanzos. Anuario Brigantino, n2 15, p.297-306, 1992.

PIEDADE, Acacio. Friccdo Musicalidades. Anais do XV Congresso da ANPPOM — Associac¢do
Nacional de Pesquisa e Pés-graduacdo em Musica, Rio de Janeiro/RJ, 2005. p.1064-1071. Disponivel
em:
<https://www.anppom.org.br/anais/anaiscongresso _anppom 2005/sessaol8/acacio piedade.pd
f>. Acesso em 09 fev. 2025.

PUCCI, Magda; ALMEIDA, Berenice. Cantos da floresta: iniciacdo ao universo musical
indigena. S3o Paulo: Editora Peirdpolis, 2017.

RODRIGUES, Marcelo Santos. Guerra do Paraguai: os caminhos da memdria entre a
comemoracdo e o esquecimento. Departamento de Histdria Social, FFLCH/USP. S3o Paulo, 2009.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P. 36 de 38


https://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/2527/1/390044.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8134/tde-11032003-152546/publico/tdeDeiseLucy.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8134/tde-11032003-152546/publico/tdeDeiseLucy.pdf
https://www.anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2005/sessao18/acacio_piedade.pdf
https://www.anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2005/sessao18/acacio_piedade.pdf

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

Disponivel em: <https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-07122009-
102220/publico/MARCELO SANTOS RODRIGUES.pdf>, acesso em 13 fev. 2025.

SAYAO, Thiago Juliano. Nas veredas do folclore: leituras sobre politica cultural e identidade
em Santa Catarina (1948-1975). Floriandpolis, 2004. 106 p. Dissertacdo (Mestrado em Histdria).
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis,
2004. Disponivel em:
<https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/87915/204242.pdf?sequence=1
&isAllowed=y>, acesso em 08 jun. 2025.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetaculo das ragas: cientistas, instituicdes e questdo racial no
Brasil — 1870-1930. S3o Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SEEGER, Anthony. Fazendo parte: sequéncias musicais e bons sentimentos. Revista
ANTHROPOLOGICAS, v. 24, n. 2, p. 7-42, 2014. Disponivel em:

<https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/view/23801>, acesso em
28 out. 2025.

SEIXAS NETO, Amaro. O auto do boi. Boletim da Comissao Catarinense do Folclore, ano XIX,
n° 34, Floriandpolis, dez. de 1981.

SETTI, Kilza. Ubatuba no canto das praias: estudo do caicara paulista e de sua producgao
musical. S3o Paulo: Editora Atica, 1985.

SETTI, Kilza. Notas sobre a produc¢dao musical caicara: musica como foco de resisténcia entre
os pescadores do litoral paulista. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros (IEB-USP), n2 42, Sdo
Paulo, 1997. pp.145-169.

SILVA, Rodrigo Moreira da. Ratoeira: musica de tradicdo oral e identidade cultural.
Floriandpolis: Editora da UDESC, 2011. 176 p.

SIMONI, André Luis Soares; HORACIO, Giselle Paes. (2015). O Boi-de-mamao como ac¢do de
cidadania, cultura e sustentabilidade. Revista Memorare, Tubardo/SC, v. 2, n. 3, p. 47-67 maio./ago.
2015.

SMALL, Christopher. Musica e musicar: um preludio. Traducdo: Vitor Vieira Machado e Maria
Eugenia Dominguez. Revista GIS — Gesto, Imagem, Som. v.9, n.1, FFLCH/USP, S3o Paulo, 2024, p.
01-18.

SOARES, Doralécio. Boi-de-mamao catarinense Rio de Janeiro: Fundagao Nacional de Arte
(Cadernos de Folclore; 27), 1978. 39 p.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.37 de 38


https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-07122009-102220/publico/MARCELO_SANTOS_RODRIGUES.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-07122009-102220/publico/MARCELO_SANTOS_RODRIGUES.pdf
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/87915/204242.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/87915/204242.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/view/23801

Catarinenses, agorianos e caicaras:
a musicalidade do Boi de Mamao entre discursos identitarios

SOARES, Doralécio. Folclore Brasileiro: Santa Catarina. Rio de Janeiro: Fundacao Nacional de
Arte (FUNARTE), 1979. 84 p.

SOARES, Doralécio. Cantigas de Ratoeira. Boletim da Comissao Catarinense de Folclore, ano
XXXIIl, n2 49, dez. 1997, pp.21-25.

TADEU, Tomaz (Org.). Identidade e diferencga: a perspectiva dos estudos culturais. Petrdpolis:
Vozes, 2000.

TORAL, André Amaral de. A participa¢do dos negros escravos na guerra do Paraguai. Estudos
Avangados, 9 (24), EJUSP, Séo Paulo/SP, 1995. Disponivel em:
<https://www.scielo.br/j/ea/a/Zz5JrdgQR5hQMtMwj7dnfTd/?format=pdf&lang=pt >, Acesso em
13 fev. 2025.

TORRE, Lorena R. de la. La 'Festa do Boi', casi 700 afios de tradicién en torno al buey en Allariz.
La Vanguardia (jornal), Barcelona, Catalunha, 2015. Disponivel em:
<https://www.lavanguardia.com/ocio/20150606/54432122231/la-festa-do-boi-casi-700-anos-de-
tradicion-en-torno-al-buey-en-allariz.html>, acesso em 12 fev. 2025.

VELLOSO, Sénia Laiz Vernacci (Esha). Arreda Boi: a brincadeira do Boi-de-mamado como
resisténcia e profana¢do no processo educativo das culturas populares. Revista NUPEART, v. 22,
Floriandpolis, 20109. pp.9-29. Disponivel em:
<https://revistas.udesc.br/index.php/nupeart/article/view/2358092521222019009/10983 >,
acesso em 15 fev. 2025.

WEBER, Tiago Linhares. Ritual de Almas e Angola: do inicio aos novos paradigmas. Revista
Santa Catarina em Histdria, Floriandpolis, v.5, n.1, p.1-10, 2011. Disponivel em:
<https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/sceh/article/view/461>, acesso em 08 jun. 2025.

YUNES, Virginia Maria. Catumbi de Itapocu: tradicdo e fé na cultura popular afro-brasileira.
12 ed. Prémio Elisabete Anderle de Estimulo a Cultura. Florianépolis: Fundacdo Catarinense de
Cultura, 2020. 128 p.

Machado et al ORFEU, v.10, n.1, outubro de 2025
P.38 de 38


https://www.scielo.br/j/ea/a/Zz5JrdgQR5hQMtMwj7dnfTd/?format=pdf&lang=pt
https://www.lavanguardia.com/ocio/20150606/54432122231/la-festa-do-boi-casi-700-anos-de-tradicion-en-torno-al-buey-en-allariz.html
https://www.lavanguardia.com/ocio/20150606/54432122231/la-festa-do-boi-casi-700-anos-de-tradicion-en-torno-al-buey-en-allariz.html
https://revistas.udesc.br/index.php/nupeart/article/view/2358092521222019009/10983
https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/sceh/article/view/461

