
 

O ponto a ponto de uma costura antirracista:  Literatura negra ​

e arte na escola 

The stitch by stitch of an antiracist weaving: Black literature and art at school 

 
DOI: https://doi.org/10.5965/235809252912025e0005 

 

Viviane Diehl1  
Orcid: 0000-0002-2042-1393 

 

Izandra Alves2  
Orcid: 0000-0002-6063-3753  

 

Ivanize Christiane Nascimento Honorato3  
Orcid: 0009-0004-8266-6363 

 

Recebido: 26/09/2024  
Aprovado: 06/12/2025 
Publicado: 23/12/2025 

3 Mestranda em Educação na Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Docente no Instituto Federal de Educação, 
Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul (IFRS) – Campus Feliz e na Rede Municipal de Porto Alegre, RS. E-mail: 
ivanize.honorato@feliz.ifrs.edu.br. 
 

2 Doutora em Letras pela Universidade de Passo Fundo (UPF). Docente no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 
Rio Grande do Sul (IFRS) – Campus Feliz.Lattes: http://lattes.cnpq.br/2162221571302635. E-mail izandra.alves@feliz.ifrs.edu.br  

1 Artista, pesquisadora e docente. Doutora em Educação pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Atua no Instituto 
Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Sul (IFRS) – Campus Feliz como docente, da área de Arte/Cerâmica, é 
pesquisadora e extensionista. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3362993760927367. E-mail: viviane.diehl@feliz.ifrs.edu.br. 

66 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 29, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Resumo  

Por ser a escola um espaço de acolhimento, torna-se necessário o trabalho a partir das culturas silenciadas. 
Assim, este artigo propõe a reflexão acerca de uma experiência de leitura e arte, numa perspectiva 
decolonial, a partir de percursos propositivos antirracistas. Tendo por corpus a obra "O avesso da pele", de 
Jeferson Tenório, e a conversa com o grupo de matriz africana que visitou a instituição, os estudantes 
teceram um bordado que dialoga com a arte ancestral do fiar. A trama no pano deixa à mostra a palavra que 
querem, metaforicamente, preservar no avesso: uma veste transparente que abriga os bordados. A 
experiência estética provocou o debate acerca do colonialismo que reverbera em práticas pedagógicas. 
Para além do cumprimento da lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura 
afro-brasileira e africana, urge uma educação antirracista que dialogue com distintos componentes 
curriculares em prol de uma sociedade mais justa. 
 
Palavras-chave: Literatura. Arte. Cultura afro-brasileira. Processos estético-educativos. Educação 

antirracista.   

 

Abstract  

Considering the school as an important space that embraces differences, it is essential to engage with cultures that 
have been silenced. Therefore, this article proposes a reflection on an experience of reading and art from a 
decolonial perspective, from anti-racist propositional paths. Through our reading of O Avesso da Pele by Jeferson 
Tenório and discussions with a group of African origin that visited the institution, our students created an 
embroidery that resonates with the ancestral art of spinning. The weave crafted on the cloth preserves the word 
they wish metaphorically to express on its reverse side: a transparent garment that embraces the embroidery. The 
aesthetic experience provoked the debate on colonialism that reverberates in pedagogical practices. Beyond 
fulfilling Brazilian Law 10.639/2003, which mandates the teaching of Afro-Brazilian and African history and 
culture, there is an urgent need for anti-racist education that engages with various curricular components to foster 
a fairer society. 
 
Keywords: Literature. Art. Afro-brazilian culture. Aesthetic-educational processes. Anti-racist education.   
 

 

 

 

67 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Introdução 

A escola enquanto organização social tem por princípio ser um espaço democrático, de acolhimento, de 

encontro, de desenvolvimento de habilidades e de partilha de experiências. Por conta das múltiplas 

relações com a sociedade/comunidade em que está inserida e por envolver um contexto político-social 

amplo, ela revela-se uma instituição complexa e, cada vez mais, extrapola a relação ensino-aprendizagem. 

Dessa forma, vê-se instaurada a necessidade de que este lugar se abra à discussão de temas que ainda são 

pouco explorados em sua complexidade. Entre eles está a educação antirracista. Nesse contexto, ao 

tomarmos como pressuposto a Lei n.º 10.639 (BRASIL, 2003), modificada pela Lei n.º 11.645 (BRASIL, 

2008), que torna obrigatório o ensino escolar da Cultura e da História Afro-brasileira, africana e também 

indígena, cabe discutirmos acerca da sua indubitabilidade nas instituições de ensino. Vinte anos nos 

separam da criação da lei que, mesmo tendo sido reformulada, ainda pouco se vê de trabalho efetivo para 

sua plena aplicabilidade. Quais seriam os motivos dessa não efetivação? Por que as instituições de ensino 

ainda relutam em abrir-se a essas discussões? Seria, talvez, porque nós, os professores, recebemos uma 

educação embasada no eurocentrismo e somos, portanto, produto de concepções que nos levam a 

reproduzir preconceitos? Ou então, não nos percebemos capazes de proporcionar/conduzir esta 

abordagem? 

Para além da força da lei, trabalhar esses temas na escola é importante porque contribui para o resgate da 

história cultural da população negra que desde sempre não se vê representada em livros didáticos ou em 

textos literários que a coloque como protagonista, por exemplo. A educação antirracista traz para as 

crianças pretas, que integram mais de 50% da população brasileira, novas perspectivas de aprendizados por 

meio da expansão de referenciais que são importantes para a construção e afirmação de sua personalidade. 

No que diz respeito a todas as crianças, independentemente de cor de pele, traço étnico-racial ou 

referência cultural, a convivência com a diversidade contribui para a criação de uma sociedade diversa, 

plural e consciente, que seja capaz de contribuir para a formação de cidadãos éticos, respeitosos e críticos. 

Qual é, então, levando em consideração esse contexto, o lugar da literatura negra na escola? Por sabermos 

que o ensino da literatura durante longo período esteve ancorado em um projeto que, conforme teoriza 

Ginzburg (2004), privilegia o cânone que, por sua vez, é branco, machista, elitista e heterossexual, temos a 

resposta para essa pergunta: não tem recebido o merecido espaço, ainda, infelizmente. Assim, pelo fato de 

estarem distanciados do cânone que compõe os currículos escolares, as obras e os autores de literaturas 

68 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Afro-brasileira e Africana não são conhecidos dos professores, suas obras não chegam até eles e, por conta 

disso, não fazem parte do planejamento de suas aulas e nem compõem o acervo trabalhado. 

Nesse sentido, por acreditar na urgência e na necessidade de trazer a cultura antirracista para a escola, este 

artigo traz experiências de ensino em diálogo com a pesquisa4 e a extensão5 que colocam a literatura negra 

e os fazeres artísticos no centro do debate. As instituições públicas federais de ensino possuem o 

compromisso com a política de implementação e execução de ações afirmativas que garantam a inclusão e a 

permanência das minorias no acesso à educação de qualidade (Ribeiro, 2019). Assim, abordar as culturas 

africana e afro-brasileira na escola contribui para uma educação emancipatória que auxilia no 

enfrentamento ao racismo não só no âmbito escolar, como também no social, pois as práticas pedagógicas 

antirracistas extrapolam muros através das ações de pesquisa e de extensão sobre o tema. Assim, trazer 

para a escola, através da literatura, e das tramas com a arte, os saberes ancestrais do povo negro e a cultura 

religiosa do candomblé, por exemplo, é dar voz aos silenciados; é, portanto, uma forma de decolonizar. 

Nesse sentido, nos propomos a discutir O avesso da pele, de Jéferson Tenório (2020) sob a perspectiva 

decolonial (Gomes, 2019) que afirma ser urgente que negros e negras falem por si, que sejam protagonistas 

de suas próprias histórias e narradores de suas vivências. Assim, acreditamos ser capazes de contribuir 

para a formação das identidades dos/as estudantes negros e negras, além de apontar para a desconstrução 

de saberes e dogmas eurocêntricos imbricados em nossa constituição acadêmica, tanto de estudantes 

quanto de professores. 

Para tanto, problematizando a educação, a interculturalidade, a arte e o cotidiano, buscamos um diálogo 

com o que a autora Richter (2003) nomeia um “fazer especial”. Um fazer estético que permeia as ações e 

gestos cotidianos e, de forma ampliada, se descola deste contexto cultural de fazeres artesanais da vida 

diária quando materializa processos criativos e sensíveis. Retira o bordado de sua simples função artesanal 

e o reveste de um sentido mais profundo, uma experiência singular (Dewey, 2023), estética e intercultural 

carregada de sentido e mobilizadora do pensamento e do sensível. Assim, a prática do bordado como 

processo do fazer é inserida na arte contemporânea, as linhas modificam sentidos, costurando novos 

significados, transformando o material têxtil e alterando-o como um elemento de expressão estética. 

5 Projeto Experiências de leitura compartilhadas e Artistando, ceramicando e muito mais vinculados ao Edital IFRS nº 13/2022 – 
Auxílio Institucional à Extensão 2022. 

4 Projeto A formação de alunos-leitores no IFRS, Campus Feliz: um olhar sobre nossas práticas de mediação vinculado ao Edital IFRS 
Nº 12/2021- Fomento interno para projetos de pesquisa e inovação 2021/2022. 

69 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

É por isso que, desafiados a fiar impressões e percepções, os estudantes tecem ponto a ponto e perfuraram 

o pano através de dedos canais que uniram o fio da narrativa de Tenório (2020) a outras relações e 

interseções entre o texto e o têxtil que compõe o avesso da pele elaborado pela coletividade. Assim, uma 

camisa transparente com palavras bordadas que são vistas a partir do avesso, revela-se um produto 

artístico produzido em sala de aula. Este material dialoga com a ancestralidade e com a expressividade na 

medida em que recupera o trabalho, principalmente, de mulheres que, acostumadas a fiar as histórias de 

suas famílias, são representadas por jovens que costuram novas possibilidades e deixam à mostra o avesso, 

sem medo ou preconceito.  

Por fim, sob o viés dos estudos de Larrosa (2016) e de Fayga (2014), o artigo traz uma experiência de leitura 

e arte no contexto da cultura negra e aponta para o processo criativo do texto escrito e do texto visual que 

forma, deforma e transforma os envolvidos. Apresenta, então, possibilidades de abordagem ampliada desta 

temática na escola, a fim de contribuir para a intercultura antirracista, literária e têxtil/artística com 

estudantes de terceiro ano do Ensino Médio Técnico do IFRS, Campus Feliz, que após a leitura e durante o 

tecer, são provocados a deixarem-se (trans)formar em suas subjetividades. 

 

A literatura negra e a arte na escola e o compromisso com o decolonialismo 

Aproximar-se de uma abordagem educacional que vise a educação literária e a educação em arte a partir de 

uma perspectiva negra decolonial (Gomes, 2019; Simões, 2022) tem sido desafiante para educadores e 

educadoras comprometidos com a formação de estudantes e que, ao mesmo tempo, dialoguem com os 

propósitos das ações afirmativas nas instituições de ensino. Isso porque o cânone é branco, machista, 

eurocêntrico e patriarcal, basta observar as inúmeras coletâneas dos considerados melhores contos ou 

poemas e obras de arte que são expostos, organizados e publicados por grandes editoras e/ou galerias. Ou 

ainda, os autores escolhidos para compor a tão famigerada Academia, ou mesmo, as obras e autores 

incluídos para compor os planos dos cursos de graduação ou pós-graduação do país. Quantos textos são de 

autores e autoras negros e negras? Quantas obras artísticas de negros e negras têm destaque no circuito da 

arte? De que cor são os/as que ocupam os lugares mais almejados por escritores/as e por artistas? Assim, 

comprometer-se com essa perspectiva implica desconstruir um legado enraizado em preconceitos, tabus e 

discriminações. 

70 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Sob essa perspectiva, Gomes (2019) discute esse lugar pouco hegemônico que ocupa a literatura negra no 

seio acadêmico destacando ser necessário dar a conhecê-la a fim de repensar o processo de decolonização. 

Aliás, não somente a literatura, mas comprometer-se com a “divulgação de estudos teóricos de pensadoras 

e pensadores, militantes e intelectuais negras e negros que atuam na vida pública, acadêmica, artística e 

religiosa como produtores de conhecimento” (Gomes, 2019, p. 223-224). E é principalmente na escola, 

respaldados pela inclusão das políticas afirmativas que surgem a partir da Lei n.º 10.639 (Brasil, 2003), 

modificada pela Lei n.º 11.645 (Brasil, 2008), que essa difusão deve acontecer para que professores e 

estudantes possam estabelecer a construção de um espaço escolar comprometido com a cultura 

antirracista. 

De acordo com os estudos e investigações de Gomes (2019), quando os currículos escolares passarem a 

incluir pensadores, críticos, escritores de literatura, como também artistas e obras artísticas, produções 

acadêmicas fruto de pesquisas sérias que têm por tema o questionamento de estruturas consolidadas 

acerca de colonialismo, sexualidade, racismo, machismo, ancestralidade, a sociedade terá melhores 

condições de pensar a decolonialidade. Vamos mais longe nessa discussão afirmando que os currículos 

precisam abrir-se para as vozes de negros e negras que podem falar por si só, sem a mediação de um branco 

ou uma branca que fale por eles e elas. Portanto, acabar com o epistemicídio nas instituições de ensino é 

urgente, como denuncia Boaventura Santos (2009). 

O protagonismo dos/as estudantes negros/as na escola passa pela identificação, reconhecimento e 

pertencimento. Romper epistemologicamente com dogmas pré-estabelecidos e enraizados na escola que 

afastavam negros e negras dos saberes acadêmicos, tanto no que diz respeito à construção quanto ao 

acesso, é uma forma de descolonizar o pensamento, os saberes, as atitudes. Somente depois disso é que 

pode haver a participação efetiva e a contribuição na construção de um espaço democrático que se abre às 

minorias de maneira plural e com respeito à diversidade. 

Nesse sentido, as ações afirmativas contribuem para servir de base aos educadores e educadoras para a 

criação de estratégias que possam facilitar essa construção do espaço educativo voltado à prática da 

liberdade: democrático, antirracista e antissexista. Como bem destaca a pesquisadora bell hooks, entre 

outros, “A educação como prática da liberdade é o jeito de ensinar que qualquer um pode aprender” (2017, 

p.25). Assim, por acreditar e apostar na capacidade e no crescimento intelectual dos estudantes é 

necessário oferecer oportunidades iguais, valorizar toda e qualquer manifestação cultural, dar espaço para 

as distintas capacidades e experiências singulares que possam surgir de cada um/uma (Dewey, 2013). 

71 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Ao falar sobre a prática da liberdade na escola, hooks (2017) traz, ainda, o conceito de pedagogia engajada, 

a qual coloca professor e aluno em participação efetiva na aprendizagem, pautando comprometimentos e 

responsabilidades com o grupo. Para a autora, não somente os estudantes devem ser os narradores 

confessionais a colocarem suas vidas à mostra, mas que o espaço escolar seja o momento de partilha de 

experiências individuais e coletivas, respeitando, sempre, a história de cada um/a, tanto de estudantes 

quanto de professores. 

Colocar-se em posição de igualdade com os estudantes não significa perder o controle da sala de aula e/ou 

da turma; significa, sim, romper com o ensino que reforça que um sabe mais do que o outro e que um está 

em posição de superioridade com relação ao outro somente porque é professor e aluno. Para além dessa 

sobreposição hierárquica estão, ainda, as questões que envolvem cor e gênero, que discriminam e 

segregam. A experiência educativa da qual Larrosa (2016) é uma voz representativa aponta para o fato de 

que é preciso correr riscos e é nisso que reside a relação de escuta e não de apropriação/assimilação. Os 

riscos são para ambos envolvidos: educadores e alunos que precisam desvencilhar-se de normas e rótulos a 

fim de reconstruírem-se através da experiência. O autor menciona, ainda, que o significado do termo, em 

latim, refere-se a provar, experimentar. Dessa forma, segundo ele, a experiência se constitui em uma 

relação com algo que se quer provar. Não se sabe onde vamos chegar quando se vive a experiência 

significativa, pois não há receita, a experiência é singular; o que é experiência para um, pode não ser para o 

outro. 

Segundo Larrosa (2011), a experiência tem relações de significação que podemos estabelecer com a 

palavra, como também com a Arte. Assim, podemos, então, nos assegurar de que a experiência, pelo menos 

no tocante à sua carga semântica, tem grande e ampla possibilidade de ação/transformação para aquele 

que se predispõe, que esteja aberto a ela. E, assim, espera-se que, uma vez transformado, terá a certeza de 

que poderá contribuir para a formação/transformação de outros. A experiência singular, a nos acontecer, ou 

a nos passar, como menciona o autor, por ser passional, nos faz rir, chorar, tremer, ou seja, desperta 

sentimentos e emoções que transbordam em nós e não há como aprisioná-los.  

Ao adentrarmos nas questões voltadas à apreciação e à compreensão de obras artísticas ou literárias que 

escolhemos para auxiliar no processo de desconstrução do colonialismo na escola, precisamos, também, 

atentar sobre a abordagem estética que queremos enfatizar. Para tanto, não há como deixar de dialogar 

com Dewey (2010) e Robert Jauss (1994) acerca da experiência estética. Menciona o autor Jauss que a 

experiência não se inicia pela interpretação, nem pela reconstrução da intenção do autor, mas por 

72 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

colocar-se diante dela de maneira a viver esta experiência estética, isto é, construir relações naquilo que ele 

chama de compreensão fruidora e fruição compreensiva; é dessa forma que o espectador/observador 

confere valor ao que experimenta. Notamos, então, que há duas maneiras de examinar o modo como a obra 

é recebida: comparar o efeito atual de uma obra de arte com o desenvolvimento de sua experiência e 

formar o juízo estético, com base nas duas instâncias do efeito e da recepção/ação. Formar-se-ia, desse 

modo, um método de o pesquisador defrontar-se com o objeto literário/artístico que vai muito além da 

compreensão e interpretação da obra, mas resvala para pressupostos metodológicos de outros campos do 

conhecimento, como a História e da Sociologia, que formalizam uma tendência de pesquisa marcadamente 

interdisciplinar, que é o propósito aqui discutido neste artigo. 

Nesse horizonte, práticas antirracistas aliadas a uma perspectiva decolonial devem ser pensadas na 

educação literária/artística como princípio de (des) (re) construção estética. A compreensão fruidora ou a 

fruição compreensiva definida por Jauss (1994) são postas à prova no momento em que a escola apresenta 

aos estudantes obras artístico/literárias que para eles haja algum tipo de relação; que façam parte de seus 

mundos ou que com eles haja algum tipo de significação. Nessa lógica, o ensino da Arte, da História, das 

Literaturas Africanas e Afro-brasileiras constituindo um contexto intercultural é um dos caminhos para a 

efetivação da perspectiva negra decolonial na educação brasileira. Existem, no entanto, algumas lacunas na 

organização educacional que dificultam o trabalho com as temáticas negras, sobretudo porque é através de 

um cenário colonizador que está organizada a educação brasileira.  Por isso, as instituições de ensino 

precisam estar alinhadas com as políticas afirmativas e, a partir delas, (re) pensar currículos e programas, 

pois como defende Gomes 

A escola tem um papel importante a cumprir nesse debate. Os (as) professores(as) não 
devem silenciar diante dos preconceitos e discriminações raciais. Antes, devem cumprir o 
seu papel de educadores(as), construindo práticas pedagógicas e estratégias de promoção 
da igualdade racial no cotidiano da sala de aula. Para tal é importante saber mais sobre a 
história e a cultura africana e afro-brasileira, superar opiniões preconceituosas sobre os 
negros, denunciar o racismo e a discriminação racial e implementar ações afirmativas 
voltadas para o povo negro, ou seja, é preciso superar e romper com o mito da democracia 
racial. (2019, p. 60) 

 

As vivências e práticas antirracistas na escola são, portanto, urgência e compromisso de todos/as. Abordar 

as temáticas trazendo vozes de negros e negras que estudam, que pesquisam e que escrevem literatura, ou 

fazem arte, é uma forma de decolonizar o pensamento e a escola. As práticas que colocam o povo negro 

como escravizados, sem voz e vez na sociedade precisam ser substituídas por práxis que evidenciem as 

73 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

potencialidades de uma cultura rica, sábia, capaz e diversa. Como explica o pesquisador José Carvalho 

(2021), já é necessário rever com urgência o carácter excessivamente eurocêntrico das nossas 

universidades e de sua mentalidade colonizada de origem. Assim, os cursos de formação de professores 

precisam atualizar seus currículos e planejamentos a fim de substituir essa lógica colonial e recuperar as 

pedagogias ancestrais indígenas, africanas e afro-brasileiras. As instituições públicas federais de ensino, 

ancoradas legalmente pelas ações afirmativas, precisam abrir-se a essas práticas e acabar com o 

silenciamento/hepistemicídio (Santos, 2009) que o sistema educacional historicamente fez e que, ainda 

hoje, tenta fazer com relação às práticas pedagógicas antirracistas. 

 Os pontos que se unem para descolonizar os saberes na escola 

Antes de dar início à abordagem que trata das ações de mediação de leitura do texto literário e texto visual 

de temática afro-brasileira realizadas na/pela escola cabem alguns questionamentos: o ensino da literatura 

e da arte na escola perdeu seu espaço a partir da reformulação das normativas e legislações – BNCC (Brasil, 

2018), por exemplo que retiram a disciplina enquanto componente curricular? E a História, a Arte, a Cultura 

e Literatura Afro-brasileira ocuparam as grades curriculares por conta da criação da Lei n.º 10.639 (Brasil, 

2003), modificada pela Lei n.º 11.645 (Brasil, 2008). As respostas aos questionamentos saltam e evidenciam 

as contraditoriedades e arbitrariedades que permeiam a educação. 

O dia a dia na escola e na sala de aula mostram que o ensino da arte e da literatura sempre teve um espaço 

periférico na escola. Dentre os principais motivos estão o já tão discutido estreitamento das disciplinas das 

áreas das linguagens e humanas nos currículos, que precisam sempre abrir espaço para as disciplinas 

técnicas, pois a sociedade voltada aos interesses do mercado exige que as instituições de ensino preparem 

o jovem estudante para o trabalho. Dessa forma, a experiência estética com o texto literário e as 

manifestações de arte são elementos que travam o desenvolvimento e a velocidade da engrenagem do 

lucro que precisa girar em tempo cada vez mais breve. Ao encontro dessa nossa observação, a pesquisadora 

Neide Rezende reforça a discussão apontando as razões para a não ocorrência da leitura do texto literário 

na escola, dizendo que 

Talvez um dos maiores problemas da leitura literária na escola – que vejo, insisto, como 

possibilidade – não se encontre na resistência dos alunos à leitura, mas na falta de 

espaço-tempo na escola para esse conteúdo que insere fruição, reflexão e elaboração, ou 

seja, uma perspectiva de formação não prevista no currículo, não cabível no ritmo da cultura 

escolar, contemporaneamente aparentada ao ritmo veloz da cultura de massa. (2013, p.111) 

74 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

 
Nesse sentido, as ações afirmativas são um exemplo de possibilidades que se abrem na escola para 

educadores e estudantes suspenderem o tempo e a aceleração para traçarem outros caminhos. Assim, 

driblar o currículo engessado, canônico, eurocêntrico e patriarcal é urgente e necessário.  Da mesma forma, 

Richter (2003, p. 201) escreve sobre o tempo da arte, sentido como um “tempo diferente, mais longo e 

denso”, que alcança um nível de envolvimento, interesse e atenção intensos que não cabem nos limites do 

tempo marcado pelos sinais sonoros dos espaços escolares; clama por um lugar de experiência com 

liberdade, no tempo de cada estudante. A partir daí podemos falar, então, em educação literária e artística 

na escola e ver abrirem-se caminhos que façam das instituições de ensino espaços para hospedar a leitura 

do texto literário e das manifestações da arte que abracem a diversidade cultural. É nesse sentido que 

Maria Amélia Dalvi (2019) defende a educação literária que não se limita ao seu campo de conhecimento 

porque 

[...] ela contempla a educação escolar (no que incluo a educação superior), mas não se 

restringe a ela. Minha concepção de educação literária contempla a disciplina escolar de 

Língua Portuguesa ou o campo universitário dos Estudos Literários, mas também, 

igualmente, não se restringe a eles. Por isso, minha defesa da educação literária confirma a 

escola, a disciplina escolar e o professor de Literatura (seja na educação básica, seja no 

ensino superior) como partícipes privilegiados do processo de educação literária, mas não 

alija do processo outros partícipes sem os quais o literário e o processo educativo não 

acontecem, na amplitude da acepção de educação com que trabalho: formação omnilateral 

do ser humano pelo desenvolvimento crítico de sua inteligência, emoção e sensibilidade em 

diferentes campos artísticos, científicos e filosóficos, visando à participação ativa e 

consciente na transformação das condições de vida humanas, em um contexto histórico e 

social complexo. (2019, p. 14) 

A educação literária, então, abraça a formação integral e permite que os envolvidos no processo sejam 

protagonistas através de experiências estéticas que façam sentido em seus mundos. O envolvimento de 

toda a escola na formação integral deve, assim, abrir-se aos saberes que vêm das comunidades, dos grupos 

com os quais mantém contato para com eles construir saberes significativos que quebrem paradigmas, 

rótulos e preconceitos. Assim, por conta de acreditarmos na potência dos saberes ancestrais inseridos nos 

grupos comunitários que compõem o universo escolar onde estamos inseridos é que ampliamos o espaço 

da escola e da sala de aula para o grupo Ilê Obá Kosso, A roça - Casa dos Orixás, a fim de discutirmos a 

temática religiosa de matriz africana, a cultura afro-brasileira e a arte em diálogo com a obra O avesso da 

pele (2020), de Jeferson Tenório. 

75 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Transitar pela cultura afro-brasileira através da educação literária e artística, para além da força da lei, vai 

ao encontro do que acreditamos ser a experiência estética com o texto. Dizemos isso, valendo-nos do que 

diz John Dewey em Arte como experiência (2010, p. 122), quando destaca que “toda experiência é resultado 

da interação entre uma criatura viva e algum aspecto do mundo em que ela vive”.  Assim, interagir com 

situações/culturas/pensamentos/ideologias distintas daquelas com as quais estamos acostumados resulta 

em experiências. Em outra obra intitulada Experience and nature (2008), o mesmo autor diferencia o que 

seria primário e secundário no que tange à experiência. A primeira, seria a imediata, que pode ser 

manipulada, usada ou modificada pelo sujeito, sem nenhum intermédio ou mediação, sem levar em 

consideração outros fatores que não a situação em si. A secundária é caracterizada como algo mediato, ou 

seja, mediado através do conhecimento e da reflexão. A mediação que fizemos da obra de Tenório com 

adolescentes da educação básica faz parte das observações acerca do que cada um leu. Para avançarmos na 

experiência sem nos determos na análise da obra - aqui não temos esse propósito -, destacamos alguns 

pontos que vêm ao encontro da proposta de ensino. 

Em O avesso da pele, Jeferson Tenório (2020) desfia os pontos da memória ancestral do protagonista e o 

desafia a reconstituir a história de seus antepassados para que possa entender o seu presente. Com um 

enredo que perpassa pela cultura afro-brasileira através da linguagem e do ritual da religiosidade de matriz 

africana, o candomblé, o autor faz com que os leitores mergulhem nesse universo ao mesmo tempo 

complexo, difuso e sedutor. Quem nunca teve curiosidade de frequentar um terreiro ou em saber mais 

sobre Ogum, por exemplo? Na obra, percorremos caminhos e pensamentos do pai, Henrique, e do filho, 

Pedro, em busca de sua essência, de sua ancestralidade. No percurso, o racismo, a discriminação, a 

perseguição, as relações abaladas surgem como obstáculos que precisam ser vencidos por eles. O 

protagonista Pedro tem nas mãos a possibilidade de seguir o legado do pai, mas para isso precisa, primeiro, 

encontrar a sua essência, saber o que significa ser negro no Brasil do século XXI. 

Em artigo para o site Literafro, portal da literatura afro-brasileira, da Universidade Federal de Minas Gerais, 

o pesquisador Alan das Neves Silva, debate a questão do recolhimento do protagonista e estabelece 

relações com a religiosidade usando a metáfora do têxtil. Diz o autor que 

Quando esse filho adulto cerze os retalhos desta colcha com a linha memorialística da 

infância, ele consegue rasgar seu caminho, pois os vãos se transformarão em percursos 

possíveis para o entender-se e apresentar-se como sujeito. O porquê desta ação se justifica, 

tendo como base as religiões afro-brasileiras, em especial os rituais essenciais para se 

tornar um adepto. Um deles é o recolhimento para a feitura de santo, que consiste em 

76 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

submeter o sujeito a práticas que o possibilitarão nascer para a comunidade religiosa que 

pretende viver (...). (2021, s/p) 

  

A proposta que Tenório traz de que o personagem deve estabelecer relações de unir as tramas da memória 

da infância com a trama da ancestralidade, através da religiosidade, nos permitiu planejar uma ação que 

unisse ensino, pesquisa e extensão. O ensino se deu através da leitura e da discussão do texto literário e de 

suas múltiplas vozes em diálogo com a História e a Cultura Afro-brasileira, bem como com os outros temas 

que saltam da leitura: linguagem de construção, estrutura narrativa, religiosidade, racismo, relações 

familiares, educação falida, violência policial, entre outros. A pesquisa se fez presente em vários momentos 

da leitura do texto que exigia aprofundamento de conceitos que ali surgiam, como por exemplo: racismo 

estrutural, a obra Crime e Castigo, de Fiódor Dostoiévski que aparece repetidas vezes na narrativa, o 

significado de muitos termos em Iorubá relacionados ao candomblé, as relações com a tecitura, dentre 

outras. A extensão teve relação com o trabalho na medida em que oportunizamos o encontro entre o grupo 

religioso de candomblé – mães e pais de santo – e os estudantes (Figura 01), em diálogo sobre os elementos 

do sagrado que compõem a obra O avesso da pele (2020) e que foram colocados no centro do debate. 

 

 
Figura 1: O grupo do candomblé Ilê Obá Kosso, A roça - Casa dos Orixás, no Instituição. ​

(Fonte: arquivo das pesquisadoras, 2024). 

 
Assim como o personagem Pedro precisa tecer o fio das memórias e de sua ancestralidade para descobrir 

quem realmente é, nos inspiramos na artista Rosana Paulino que também faz esta busca e alia o bordado 

com a fotografia de negros e negras que apresenta nas suas obras artísticas (Simões, 2022). Os estudantes 

foram desafiados, então, a tecerem um bordado que dialogou com suas memórias recentes da obra e com 

77 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

aquilo que trazem em seu avesso, em seus interiores. Conforme é apresentado abaixo, na Figura 02, cada 

estudante fez um bordado de uma palavra, em um pedaço de tecido, que expressou o que deveria ser 

deixado à mostra, a partir do avesso de cada um. 

 
Figura 2: Estudante bordando o tecido.​

(Fonte: arquivo das pesquisadoras, 2024). 

A fim de compor metaforicamente a pele que nos constitui, que usamos/vestimos, cada pedaço de pano 

bordado pelos estudantes foi fixado no avesso de uma veste feita em tecido transparente. Esse produto 

(Figura 3) é resultado de uma prática artística que resgata a arte dos têxteis, os fazeres especiais em íntima 

relação com os textos e se reinstala como presença na experiência estética singular. 

78 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

 
Figura 3: Exposição da veste com os bordados dos estudantes​

(Fonte: arquivo das pesquisadoras, 2024). 

O que vemos como resultado desse trabalho é o que explicam Lazzari, Alves e Diehl (2022) em artigo 

publicado acerca de atividades de bordado como estratégia pedagógica. O encontro dos saberes da 

ancestralidade com os saberes acadêmicos se concretiza recuperando memórias e transformando-se em 

uma potente palavra-reflexão. Isso porque, neste caso em particular, são oportunizados aos estudantes, a 

prática do conhecer, do apropriar-se das tramas dos fios, das linhas e agulhas para construir possibilidades. 

Assim, ao movimentar as experimentações singulares nas relações operadas com a arte e a literatura de 

temática afro-brasileira, promove-se a interação e a aproximação entre os textos e os têxteis. As ações 

propositivas convidam os participantes a interagirem, a exercerem a criação, a atribuírem e ampliarem 

significados ao lido e sentidos ao vivido, nesse entre-lugar habitado pela arte e pela literatura. As autoras 

reforçam, ainda, que essa proposta, “para além de um lugar demarcado por fronteiras, constitui-se em um 

processo educativo singular e, ao mesmo tempo, compartilhado” (2022). 

Se retomarmos os estudos de Dewey percebemos que essa experiência resgata uma outra já passada, que 

neste caso tem a ver com o resgate ancestral do bordado e que, consequentemente, influenciará alguma 

outra que está por vir, porque representa o que ele chama de “princípio de continuidade da experiência” 

(2013, p. 26). O exercício do bordar como prática individual, também se fez coletiva e, ainda, como um 

exercício da escuta das vozes do texto de Tenório que evocam e provocam o pensar, o refletir e o sonhar. 

79 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Considerações Finais 

Como forma de darmos o nó final que amarra nosso bordado ao tecido, cabe, ainda, considerarmos alguns 

questionamentos levantados na proposição do dossiê temático para o qual este artigo foi escrito: Como 

podemos dialogar com as diferentes faces da educação antirracista nos diversos campos e espaços? Quais 

contribuições podem ser trazidas com a Literatura e a Arte? Qual a relevância da escritura acerca de 

nossas ações, projetos e abordagens, antirracistas? Por que é relevante para educadores/as e instituições 

de ensino cartografar suas caminhadas e percursos propositivos na educação integral e integrada 

antirracista? 

Os educadores/as das áreas das linguagens consideram em seu dia a dia as narrativas como problema de 

pesquisa ou, ainda, como material que servirá para estudo. Assim, os procedimentos utilizados em nossas 

cenas pedagógicas são constituintes de nosso percurso docente comprometido com uma educação 

significativa. Observar e sentir, traçar ou trançar, fiar ou tecer, ler e bordar são, então, estratégias para o 

aprender. Escrever sobre essas práticas significa, pois, dar a conhecer as experiências vivenciadas pelo 

coletivo e que podem servir de inspiração, impulso e/ou motivação para outros/as/es. No caso desta 

atividade aqui em específico, o destaque está na costura entre ensino, pesquisa e extensão de uma mesma 

roupa, bordada por muitas mãos e que servirá de pele para estampar o compromisso com a cultura 

antirracista na escola. 

A ação que descrevemos neste texto uniu ensino, pesquisa e extensão em um único propósito: descosturar 

a tela do colonialismo que sufoca saberes ancestrais em nome da branquitude, enraizada em documentos 

oficiais e, infelizmente, em muitas das práticas pedagógicas diárias. A experiência educativa que aqui 

propomos e realizamos se abre para que a escola repense seus currículos e planejamentos. Aníbal Quijano 

(2005) chama essa postura de colonialidade do saber, que hierarquiza o conhecimento de acordo com as 

regras convencionais da sociedade dominante, eurocêntrica, branca e patriarcal, que supervaloriza 

determinados saberes e menospreza outros, quase sempre levando em consideração fatores como classe 

social, cor e gênero. Descolonizar a escola significa trazer para a discussão os textos, a arte e os fazeres de 

negros e negras que há muito tempo estão na periferia da academia e, também, da escola, sendo 

abafado/as e ocultados/as em suas sabedorias. Descolonizar a escola significa deixar que eles e elas falem 

por si mesmos/as, sem precisar de mediação de brancos/as. Assim, ponto a ponto tecemos um caminho 

com o intuito de produzir uma outra pos(cos)tura de educação, que seja voltada para a prática antirracista. 

80 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 



 

Referências 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Ministério da Educação. Secretaria da Educação Básica, Brasília, DF, 
2018. Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/ . Acesso em: 22 nov. 2023.  

BRASIL. Lei n° 10.639, de 09 de Janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece 
as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Brasília, DF: Congresso Nacional, 2003. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm . Acesso em: 19 nov. 2023. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 Março de 2008.  Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei 
no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
Brasília, DF: Congresso Nacional, [2008]. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm . Acesso em: 19 nov. 2023. 

CARVALHO, José Jorge de. Notório saber para os mestres e mestras dos povos e comunidades tradicionais: uma 
revolução no mundo acadêmico brasileiro. Revista da UFMG, Belo Horizonte, v. 28, n. 1, p. 54-77, 2021. 

DALVI, Maria Amélia. Contextos, tensões e práticas em educação literária. In. DALVI, Maria Amélia et al. (org.) 
Literatura e educação: contextos, tensões e práticas. Campos dos Goytacazes, RJ: Brasil Multicultural, 2019. 

DEWEY, John. O desenvolvimento do pragmatismo americano (1998). Trad. Cassiano Terra Rodrigues. In: 
Cognitio-Estudos: Revista eletrônica de Filosofia, São Paulo, v. 5, n. 2, p. 119-132, 2008. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitio/article/view/5782/4091 . Acesso em: 05 jul. 2023. 

_____. Arte como experiência. Tradução Vera Ribeiro. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

_____. Experiência e educação. Tradução Renata Gaspar. Petrópolis: Vozes, 2023. 

GINZBURG, Jaime. Cânone e valor estético em uma teoria autoritária da literatura. Revista de Letras, Universidade 
Estadual Paulista, v. 44, n. 1, p. 97-111, 2004. 

GOMES, Nilma. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os curriculos. In: 
BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. (orgs.). Decolonialidade e 
Pensamento Afrodiaspórico. 2. ed.,1. reimp. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. Tradução: Marcelo Brandão Cipolla. 2. 
ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2017. 

JAUSS, Hans Robert. A história da literatura como provocação à teoria literária. São Paulo: Ática, 1994. 

LARROSA, Jorge. Tremores: escritos sobre experiência. Tradução: Cristina Antunes e João Wanderley Geraldi. 1a ed. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

_____. Experiência e alteridade em educação. Tradução: Maria Carmem Silveira Barbosa e Suzana Beatriz Fernandes. 
Revista Reflexão e Ação. Santa Cruz do Sul, v.19, n 2, p.04-27, 2011. 

OSTROWER, Fayga. Criatividade e processos de criação. 30 ed. São Paulo: Vozes, 2014. 

81 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 

https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitio/article/view/5782/4091


 

LAZZARI, Letícia; ALVES, Izandra; DIEHL, Viviane. As tramas dos textos e dos têxteis: Uma experiência com a 
literatura e a arte. Revista Apotheke, Florianópolis, v. 8, n. 3, p. 082-094, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.udesc.br/index.php/apotheke/article/view/22880 . Acesso em: 12 mar. 2024. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

REZENDE, Neide Luzia de. O ensino de literatura e a leitura literária. In: DALVI, Maria Amélia; REZENDE, Neide 
Luzia de; Rita JOVER-FALEIROS, Rita (org.). Leitura literária na escola. São Paulo: Parábola, 2013. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

RICHTER, Ivone Mendes. Interculturalidade e estética do cotidiano no ensino das artes visuais. São Paulo: 
Mercado de Letras, 2003. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. “Para além do Pensamento Abissal: das linhas globais a uma ecologia das saberes.” In: 
SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina, 2009, p 
23-72. 

SIMIONI, Ana Paula. Bordado e transgressão: questões de gênero na arte de Rosana Paulino e Rosana Palazyan. In: 
Proa – Revista de Antropologia e Arte [on-line]. Ano 02, vol.01, n. 02, nov. 2010. Disponível em: 
http://www.ifch.unicamp.br/proa/ArtigosII/anasimioni.html . Acesso em: 03 ago. 2023. 

SILVA, Alen das Neves. Recolher-se: o encontro com a essência estruturante em O avesso da pele, de Jeferson 
Tenório. In: Literafro. Minas Gerais, 28 Jul. 2021. Disponível em:  
http://www.letras.ufmg.br/literafro/resenhas/ficcao/1358-jeferson-tenorio-o-avesso-da-pele . Acesso em: 03 ago. 
2023. 

SIMÕES, Eduardo. Ancestralidade, território e Ciência. In: ARTE!Brasileiros. 17 de out. 2022. Disponível em: 
https://artebrasileiros.com.br/arte/artista/rosana-paulino/ . Acesso em: 01 ago. 2023. 

TENÓRIO, Jeferson. O Avesso da pele. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 

82 
Revista NUPEART, Florianópolis, v. 1, p. 66-82, 2025. ISSN: 2358-0925. 

https://periodicos.udesc.br/index.php/apotheke/article/view/22880
http://www.ifch.unicamp.br/proa/ArtigosII/anasimioni.html
http://www.letras.ufmg.br/literafro/resenhas/ficcao/1358-jeferson-tenorio-o-avesso-da-pele
https://artebrasileiros.com.br/arte/artista/rosana-paulino/

